
RECURSOS PARA QUEM DESEJA 
MANEJAR BEM A PALAVRA DA VERDADE 

Em 1517, o frade agostiniano Martinho Lutero (1483-1546), 
involuntariamente desencadeou um movimento que transformaria 
radicalmente o mundo ocidental. Esse movimento, que veio a ser conhecido 
como a Reforma Protestante, gerou implicações religiosas, políticas e 
sociais sem precedentes. Por isso mesmo, é difícil resumir a reforma 
protestante em alguns pontos fundamentais. Entretanto, apesar de 
simplista, eu creio ser possível afirmar que as reinvidicações de Lutero 
podem ser sintetizadas na popular tríade: 

Sola Gratia - Sola Fide - Sola Scriptura.

De fato, podemos afirmar que a tradição Protestante tem sido 
fundamentada nesses três pilares. Pelo menos deveria ser assim, mas 
infelizmente isso nem sempre tem acontecido.

Eu creio que a necessidade de erguemos a bandeira do SOLA SCRIPTURA 
é quase tão vital e urgente hoje, quanto o era nos dias de Lutero. De certa 
forma podemos dizer que precisamos de uma nova REFORMA.

O trabalho que você tem em mãos faz parte de uma série de recursos, cujo 
firme propósito é defender e propagar a suficiência da Palavra de Deus, de 
acordo com os princípios e dinâmicas da Teologia Dispensacional. 

Para obter uma lista completa de nossos materiais de estudo bíblico ou para tirar suas 
dúvidas sobre a Palavra de Deus, escreva para: 

Sola Scriptura
Caixa Postal 4112 - Boa Viagem 

Recife, PE - Cep. 51022-970



Por Charles F. Baker

Tradução: Jule Rose Rocha Rios
                  Pr. Urian Rios

Revisão: Pr. Urian Rios

Amados irmãos, esse trabalho é feito com amor e dedicação para a glória de Deus. Portanto, lembramos que fazer 
cópias desse material é ilegal e anti-ético. Caso necessite cópias adicionais favor entrar em contato conosco.



Capítulo I 

INTRODUÇÃO 

A maioria dos livros escritos sobre o batismo ocupa-se inteiramente em tentar 
provar um determinado modo de batismo, e os escritores de diversas denominações têm 
obtido sucesso em encontrar referências dos pais da História da Igreja para substanciar 
suas variadas e contraditórias práticas. A História da Igreja é importante e os cristãos 
devem se familiarizar com ela, porém, nunca devemos permitir que seja autoridade de 
nossa crença ou prática. Quanto mais nos familiarizamos com o tema em questão, mais 
evidente se tornará que a Igreja em seu desenvolvimento histórico tem se afastado da 
Palavra de Deus, a qual os protestantes como um todo professam ser a única base de 
sua fé e prática. 

A necessidade de um estudo sobre o batismo que considere cada referência 
bíblica sobre o assunto é premente. Tal estudo permitiria ao cristão leigo uma apreciação 
ampla da matéria, permitindo-lhe chegar às suas próprias conclusões sobre esse 
assunto responsável por tanta controvérsia e divisões na Igreja. Os verdadeiros cristãos 
quando confrontados com tal problema, perguntarão sempre como o apóstolo Paulo:  

Que diz a Escritura?"(1) 

O presente trabalho sobre o batismo é um esforço para suprir tal demanda. Tem 
como título o Batismo Real. Os teólogos referem-se ao batismo espiritual como "real" 
para distingui-lo do batismo "ritual" ou com água. Naturalmente, tanto o batismo 
espiritual quanto o ritual são reais em suas respectivas esferas, porém, o espiritual é 
mais real, pois é executado por Deus e é permanente; enquanto que o ritual é feito pelo 
homem e é de natureza apenas temporária, além de por si só nada efetuar. Como diz o 
apóstolo Paulo em II Coríntios 4:18: 

Não atentando nós nas cousas que se vêem, (o físico) mas nas que se não vêem; (o 
espiritual) porque as que se vêem são temporais, e as que se não vêem são 
eternas. 

Esse título foi escolhido, não porque o estudo do batismo ritual foi omitido, mas 
porque a grande maioria dos cristãos professos conhece apenas o batismo ritual e 
parece ser completamente ignorante sobre a existência do real. Esperamos que o título 
empregado sirva para despertar tais crentes, a fim de que vejam sua necessidade das 
coisas reais de Deus, já que é evidente que só o Batismo real, de acordo com as 
Escrituras, pode fazer alguém um membro da Igreja, o Corpo de Cristo. Se alguém tem o 
batismo ritual e não tem o real, este não é salvo. E se alguém tem o Batismo Real que o 
coloca em Cristo e o faz co-participante de tudo que há em Cristo, naturalmente surge a 
pergunta: "Que necessidade há do batismo ritual?” 

Método De Tratamento 

Nas páginas seguintes cada uma das 106 referências sobre o batismo na Bíblia 
será estudada sob títulos lógicos, de forma que independente de o leitor concordar ou 
não com as conclusões do autor, será trazido à sua atenção tudo que a Bíblia diz sobre 
esse tema. Uma concordância grega (2) é usada como base para completar a lista de 
referências, as quais foram revistas por William Greenfield. (3) Portanto, o leitor pode 
razoavelmente confiar que a lista de referências é completa. 

Há cinco palavras no Novo Testamento Grego provenientes da mesma raiz as 
quais serão a base para o nosso estudo. Nesta primeira lição apresentamos uma 



concordância completa com cada palavra acompanhada de um breve comentário sobre 
o seu significado.  

Bapto - Este verbo é usado três vezes no Novo Testamento e é sempre traduzido 
em Português como “molhar”. Não referência ao batismo ritual ou ao batismo real, mas é 
mencionada aqui porque pertence à mesma família da palavra batismo. É usada 
especialmente ao referir-se a mergulhar um tecido em um tanque. Lucas 16:24; João 
13:26; Apocalipse 19:13. 

Baptistes - Nos substantivos gregos, o sufixo tes indica o agente que executa a 
ação. É o epíteto dado a João Batista, o precursor de Cristo. É usado 14 vezes sempre 
se referindo a João (Mateus 3:1; 11:11,12; 14:2,8; 16:14; 17:13; Marcos 6:24,25; 8:28; 
Lucas 7:20,28,33; 9:19). 

Baptizo - Este é o verbo que significa batizar. É sempre traduzido como 
BATIZAR, exceto em Lucas 11:38 onde se traduz “lavar”. É usado 80 vezes no Novo 
Testamento. Em Marcos 1:4 e 6:14, o pretérito imperfeito do verbo é usado referindo-se 
a João Batista: João, o que batizava (Mateus 3:6,11,13,14,16; 20:22,23; 28:19; Marcos 
1:4,5,8,9; 7:4; 10:38,39; 16:16; Lucas 3:7,12,16,21; 7:29,30; 11:38; 12:50; João 
1:25,26,28,31,33; 3:22,23,26; 4:1,2: 10:40; Atos 1:5; 2:38,41; 8:12,13,16,36,38; 9:18; 
10:47,48; 11:16; 16:15,33; 18:8; 19:3,4,5; 22:16; Romanos 6:3; I Coríntios 
1:13,14,15,16,17; 10:2; 12:13; 15:29; Gálatas 3:27). 

Baptisma - A terminação MA em substantivos gregos, indica o resultado da ação 
expressa no verbo. A palavra é sempre traduzida batismo e aparece 22 vezes no Novo 
Testamento como se segue: Mateus 3:7; 20:22,23; 21:25; Marcos 1:4; 10:38,39; 11:30; 
Lucas 3:3; 7:29; 12:50; 20:4; At. 1:22; 10:37; 13:24; 18:25; 19:3,4; Romanos 6:4; Efésios 
4:5; Colossenses 2:12; I Pedro 3:21. 

Baptismos - A terminação MOS em substantivos gregos, indica a ação do verbo. 
Esta palavra é usada em 3 versos no Novo Testamento sendo traduzida três vezes como 
LAVAGEM e uma vez como BATISMO (Marcos 7:4; Hebreus 6:2; 9:10). 

Sumário Das Referências 

A Concordância dada mostra que as três palavras: Baptizo, Baptisma e Baptismos 
ocorrem um total de 106 vezes em 91 versículos das Escrituras. Na realidade, estas 
ocorrências se acham em um reduzido número de passagens das Escrituras. Sugerimos 
usar uma Bíblia antiga, já gasta, ou um Novo Testamento de pouco custo para recortar 
as passagens a seguir e colá-las em um caderno. Isto permitirá visualizar todas as 
passagens em seu contexto para repetidas leituras, familiarizando com tudo aquilo que a 
Bíblia diz sobre o batismo. Estas passagens podem ser colocadas na ordem em que são 
encontradas na Bíblia, ou, já que os quatro Evangelhos contêm um número paralelo de 
passagens, essas podem ser agrupadas conjuntamente. Para se obter o contexto, nossa 
sugestão é que sejam recortadas as seguintes passagens: 

  Mateus 3:1-17; 20:20-23; 21:23-26; 28:18-20; 

  Marcos 1:1-9; 7:1-9; 10:35-40; 11:29-33; 16:14-20; 

  Lucas 3:1-22; 7:24-35; 11:37-39; 12:49-53; 20:1-8; 

 João 1:15-34; 3:22-4:1; 10:39-42 

  Atos 1:4-7, 21-26; 2:38-41; 8:12-17,35-39; 9:18,19; 10:34-48; 11:16,17; 
13:24,25; 16:14,15,29-34; 18:7,8,24-26; 19:1-8; 22:12-16 



  Romanos 6:1-7; 

  I Coríntios 1:11-17; 10:1-4; 12:12,13; 15:29-32;  

  Gálatas 3:26-28; 

  Efésios 4:1-6; 

  Colossenses 2:10-15; 

  Hebreus 6:1-3; 9:8-14; 

  I Pedro 3:18-22 

Esboço Do Estudo 

Aos que nunca dedicaram seu tempo para estudar esse tema, será uma grande 
surpresa descobrir que há pelo menos 12 tipos distintos de batismo mencionados no 
Novo Testamento e que, dos doze, só cinco têm relação com a cerimônia do batismo 
com água. O alvo deste estudo é levar em conta estes doze batismos: 

  Cristo batizando com o Espírito Santo; 

  O Espírito Santo batizando no Corpo de Cristo; 

  Batismo de morte; 

  Batismo de fogo; 

  Batismo tipológico da Arca de Noé; 

  Batismo pelos mortos; 

  Batismo em Moisés; 

  Diversos batismos da lei; 

  Batismo tradicional dos judeus; 

  Batismo de Israel, por João Batista, para a remissão de pecados; 

  Batismo de Cristo, João para cumprir toda a Justiça; 

  Batismo Pentecostal para a remissão de pecados.    

Um capítulo discutirá as conflitantes interpretações do batismo com água, outro o 
modo do batismo e outro a questão, porque Paulo batizou quando disse claramente que 
Cristo não o enviou para batizar. 

Notas 

 (1) Englishman's Greek Concordance 
(2) Veja Romanos 4:3 e Gálatas 4:30 
(3) Resumo da Concordance of Schmidt, publicado por Samuel Bagster 7 Sons, 
Limited. 
(4) Edição Revista e Corrigida da Sociedade Bíblica do Brasil. 

 



Questionário 

1. A História da Igreja é uma base fidedigna para nossa crença e prática? Por 
quê? 

2. Que fato concernente ao batismo com água, a História da Igreja claramente 
revela? 

3. O que deve perguntar o cristão verdadeiro quando confrontado com qualquer 
questionamento espiritual? 

4. O que quer dizer batismo Real? 

5. A maioria dos crentes conhece melhor o Batismo Ritual ou o Real? 

6. Qual batismo é necessário para a salvação hoje?  

7. Quais são os três vocábulos gregos que serão a base para esse estudo? 

8. Que versículos contendo as palavras Baptizo e Baptismos nos indicam que 
nenhum dos dois vocábulos significa imersão? 

9. Quantas vezes as palavras Baptizo, Baptisma e Baptismos aparecem no Novo 
Testamento? Em quantas passagens esses termos ocorrem?  

10. Quais são os 12 tipos de batismo mencionados no Novo Testamento? 
Quantos deles nada têm a ver com o batismo cerimonial? 

 



Capítulo II 

CRISTO BATIZA COM O ESPÍRITO SANTO 

Sob este título, consideraremos cada ocorrência do termo batismo usado em 
associação com o Espírito Santo. Não há dúvida de que estas passagens fazem 
referência a uma obra espiritual e não a uma obra ritual. 

1 - Eu vos batizo com água, para arrependimento; mas aquele que vem depois de 
mim é mais poderoso do que eu, cujas sandálias não sou digno de levar. Ele vos 
batizará com o Espírito Santo e com fogo. 

Estas palavras de João batista são registradas pelos 4 evangelistas: Mateus 3:11; 
Marcos 1:8; Lucas 3:16; João 1:33. 

2. Depois da Sua ressurreição Cristo disse aos seus discípulos que:  

... esperassem a promessa do Pai a qual, disse ele, de mim ouvistes. Porque João 
na verdade, batizou com água, mas vós sereis batizados com o espírito santo, não 
muito depois destes dias. Atos 1:4,5. 

Como sabemos, este batismo ocorreu no dia de Pentecoste. 

3. Oito anos mais tarde, Pedro foi enviado a pregar a Cornélio. Pedro afirma: 

Quando, porém, comecei a falar, caiu o Espírito Santo sobre eles, como também 
sobre nós no princípio. Então me lembrei da palavra do Senhor, como disse: João, 
na verdade, batizou com água, mas vós sereis batizados com o Espírito Santo. Atos 
11:15,16. 

4. Em apenas mais uma passagem o nome do Espírito Santo é mencionado em 
conexão ao batismo. Paulo, escrevendo aos membros do Corpo de Cristo, afirma: 

Pois, em um só espírito, todos nós fomos batizados em um corpo, quer judeus, 
quer gregos, quer escravos, quer livres. E a todos nós foi dado beber de um só 
Espírito. I Coríntios 12:13 

O Significado Destas Passagens 

Os mestres da Bíblia comumente afirmam que todas as passagens acima 
mencionadas referem-se à mesma coisa, pois em cada caso, o nome do Espírito Santo 
está relacionado ao batismo. Porém, isso não é necessariamente verdadeiro. É evidente 
que o 1o., 2o. e 3o. grupos mencionados referem-se exatamente à mesma obra do 
Espírito Santo no batismo, porém, no 4o. caso há muitas diferenças, como logo veremos. 

As primeiras três passagens afirmam claramente que Cristo é aquele que batiza, e 
que o faz com o Espírito Santo. Paulo, por outro lado, apresenta o Espírito Santo como 
aquele que batiza, e nos batiza em Cristo. As Escrituras sempre fazem uma clara 
distinção entre as três pessoas da Trindade e quanto à obra que desempenham. Não 
esperaríamos encontrar Cristo batizando com Cristo, como tão pouco, o Espírito Santo 
enviando o Espírito Santo. O Pai e o Filho enviaram o Espírito Santo. No dia de 
Pentecostes, Cristo batizou com o Espírito Santo. Em I Coríntios 12:13 o Espírito Santo 
batiza em Cristo. É importante reconhecer que esses batismos são separados e 
distintos. 

Não há qualquer indicação explícita ou implícita, que o batismo do Espírito Santo 
no dia de Pentecoste formou um Corpo no qual não há distinção entre judeus e gentios. 



Na realidade, no Pentecoste só judeus receberam esse batismo. Não há qualquer 
evidência que algum gentio foi salvo senão oito anos depois. Os judeus crentes no 
Pentecoste não perderam sua identidade com Israel. Continuaram indo diariamente ao 
Templo. Não havia qualquer indicação de uma ruptura do plano claramente delineado 
para o estabelecimento de Israel no Reino Messiânico como revelado pelos profetas do 
Antigo Testamento. 

Que diferença quando chegamos a Paulo! Israel, como nação, foi posta de lado e 
foram adiadas as esperanças do reino. Deus inaugurou uma dispensação 
completamente nova e diferente. Já não é mais um reino terreno, mas sim um corpo 
celestial que está em vista. Já não é mais o judeu primeiro e depois o gentio sendo 
abençoado através do judeu, porque neste novo Corpo não há judeu nem gentio. A 
questão fundamental para a nossa presente discussão é o que esse batismo do Espírito 
Santo mencionado por Paulo realmente realiza, ou seja, nos coloca neste Corpo e dele 
nos faz membros. 

E não é só isto. Pedro, inspirado pelo Espírito Santo, nos informa claramente que 
quando Cristo Batizou com o Espírito Santo no dia de Pentecoste, o fez em cumprimento 
à profecia de Joel:  

Mas o que ocorre é o que foi dito pelo profeta Joel (Atos 2:16) 

Ora, se esse batismo com o Espírito Santo no dia de Pentecoste formou o Corpo 
de Cristo, então Joel havia profetizado a formação deste Corpo. Porém, Paulo 
explicitamente afirma que nem Joel, nem nenhum outro profeta das eras e gerações 
passadas predisseram qualquer coisa acerca do Corpo de Cristo. Ele declara que era um 
segredo guardado em Deus nunca antes revelado a homem algum. (Efésios 3:1-9; 
Colossenses 1:24-28).  

Apenas uma conclusão é possível: o batismo do Espírito Santo do qual falou Joel 
e que se cumpriu em Pentecoste, difere do batismo do Espírito Santo que forma o Corpo 
de Cristo, sobre o qual nenhum dos profetas jamais falou.  

Há outra grande diferença entre esses dois batismos: o batismo pentecostal foi 
experimental, enquanto que o batismo que nos coloca no Corpo de Cristo não o é.  

Eis que envio sobre vós a promessa de meu Pai; permanecei, pois, na cidade, até 
que do alto sejais revestidos de poder (Lucas 24:49) 

Em Atos 1:8, Cristo diz:  

Mas recebereis poder, ao descer sobre vós o Espírito Santo... 

Este foi certamente um batismo de poder e de demonstrações milagrosas. Houve 
um som do céu, como de um vento impetuoso que soprava. Logo apareceram línguas 
como de fogo que pousaram sobre os discípulos e eles falaram diversas línguas. Este 
batismo foi de tal maneira experimental que toda Jerusalém ficou alvoroçada.  

Em marcante contraste, o batismo que nos coloca em Cristo não se percebe pelos 
sentidos. Não é experimental. Alguém pode ser salvo e não saber até meses ou talvez 
anos depois, que no momento em que foi salvo, foi batizado pelo Espírito Santo no 
Corpo de Cristo.  

A natureza não-experimental deste batismo tem levado alguns irmãos batistas a 
supor que hoje não existe tal batismo do Espírito Santo. Erroneamente confundem o 
batismo do Espírito Santo no Corpo de Cristo com o de Pentecoste, e como não 



presenciam qualquer demonstração genuína da obra do Espírito Santo tal como 
aconteceu no Pentecoste, e como conhecem a afirmação de Paulo de que há um só 
batismo para hoje, concluem que o batismo do Espírito Santo aconteceu uma única vez, 
restando para os nossos dias apenas o batismo com água. Se, contudo, for provado, 
como eu acredito que o foi, que o batismo no Corpo de Cristo é diferente do batismo com 
poder em Pentecoste, então esta posição é equivocada e justamente a dedução oposta 
deve ser considerada em relação ao batismo de hoje. 

Também deve ser considerado que Cornélio, em Atos 10, recebeu o mesmo 
batismo que os apóstolos no dia de Pentecoste. Este batismo, portanto, não foi no Corpo 
de Cristo. Nas Escrituras não há qualquer indicação do começo do “não profetizado” 
Corpo de Cristo, até chegarmos ao ministério de Paulo. 

Um esforço tem sido feito por alguns, que claramente reconhecem a diferença 
entre o batismo do Espírito no Corpo de Cristo e o batismo do Espírito com poder, para 
ensinar que os membros do Corpo de Cristo recebem ambos os batismos. Neste caso, o 
batismo de poder equivale a receber o Espírito Santo (para uma discussão mais 
detalhada sobre esse ponto de vista, veja Teologia Sistemática, por L. S. Chafer, Vol. VI, 
páginas 138-161). Esta conclusão, porém não está de acordo com as Escrituras, pois 
João 20:22 afirma claramente que pouco antes do Pentecoste, Cristo "soprou" sobre os 
apóstolos dizendo-lhes, "... Recebei o Espírito Santo". Entretanto, eles não receberam o 
Batismo do Espírito antes de Pentecoste. 

Portanto, este batismo representa mais do que receber o Espírito Santo. 
Semelhantemente, sendo que estas são duas formas distintas de batismo espiritual, e 
visto que Paulo disse que só há um batismo para os membros do Corpo de Cristo 
(Efésios 4;5), seria contraditório afirmar que nos dias e hoje, ambos os batismos são 
para nós. 

Questionário 

1. Nas referências ao batismo do Espírito Santo nos Evangelhos e em Atos, quem 
efetua o batismo?  

2. Em I Coríntios 12:12, quem batiza? 

3. Que fato sobre as Pessoas da Trindade torna extremamente improvável que 
Cristo é quem batiza em I Coríntios 12:13? 

4. Que diferenças há entre o batismo do Espírito Santo no dia de Pentecostes, e o 
de I Coríntios 12:13 no que se refere a judeus e gentios? 

5. Qual dos dois batismos do Espírito, mencionados na pergunta anterior, está 
relacionado com a profecia do Antigo Testamento? Que se pode concluir deste 
fato? 

6. Algum destes batismos foi experimentado pelos sentidos? Se afirmativo, 
indique como. 

7. O batismo do Espírito Santo recebido por Cornélio em Atos 10 foi semelhante 
ao batismo de Atos 1:4,5 ou ao de I Coríntios 12:13? Por quê? 

8. Que fato registrado em João 20:22 comprova que o batismo do dia de 
Pentecoste não foi simplesmente receber ou conceder do Espírito Santo? 

9. Que fato registrado em Efésios 4 desfaz a idéia de que os crentes nos dias de 
hoje devem receber dois batismos do Espírito? 

10. Escolha dentre estas frases as duas que são mais corretas, segundo as 
Escrituras: "O batismo do Espírito Santo", "O batismo pelo Espírito Santo", "O 
batismo com o Espírito Santo". 

A que passagens você relaciona cada um dos termos? 



Capítulo III 

O ESPÍRITO SANTO BATIZANDO NO CORPO DE CRISTO 

Até aqui consideramos apenas aqueles versículos que mencionam 
especificamente o Espírito Santo em relação ao batismo. Na realidade, há outras 
referências ao batismo do Espírito Santo nas quais o Seu nome não é mencionado. 
Tendo concluído que a obra do Espírito Santo batizar os crentes no Corpo de Cristo é 
uma verdade singular à revelação Paulina, adotamos a premissa que qualquer referência 
nas Cartas de Paulo que não se refere claramente ao batismo ritual, tem que ser o 
batismo no Corpo de Cristo, e não o batismo Pentecostal com poder. A única referência 
ao batismo ritual nas epístolas paulinas se encontra em I Coríntios 1:13-17, onde Paulo 
afirma que Cristo não lhe comissionou para praticar o batismo com água. O batismo de 
Israel em Moisés (I Coríntios 10:2), não é ritual, nem tão pouco espiritual, e sim 
figurativo, como também o é o batismo pelos mortos, mencionado em I Coríntios15:29. 
Podemos seguramente concluir que as demais referências ao batismo nas epístolas de 
Paulo são de alguma forma, relacionadas à obra do Espírito Santo, identificando os 
crentes com Cristo como membros do Seu Corpo. A palavra batizar (ou batismo) é 
usada por Paulo, neste sentido, apenas seis vezes em quatro passagens diferentes, que 
agora consideraremos cuidadosamente. 

Romanos 6:3,4 

Estes versículos respondem a indagação de Paulo no versículo 2:  

Como viveremos ainda no pecado, nós os que para ele morremos? 

A resposta é:  

Ou, porventura ignorais que todos os que fomos batizados em Cristo Jesus, fomos 
batizados na sua morte? Fomos, pois, sepultados com ele na morte pelo batismo; 
para que, como Cristo foi ressuscitado dentre os mortos pela glória do Pai, assim 
também andemos nós em novidade de vida. 

Esta passagem afirma claramente que todos os que foram batizados em Jesus 
Cristo, foram batizados na Sua morte. Se isso se refere ao batismo com água então é o 
batismo com água que nos coloca em Cristo. Da mesma forma, todos os que foram 
batizados em Cristo pelo batismo com água, foram batizados em Sua morte. Tal ponto 
de vista poderia ser aceito por um ritualista extremo, mas não por um protestante mais 
esclarecido. Se esse batismo é ritual, trata-se pura e simplesmente de regeneração 
batismal. Toda pessoa salva está em Cristo, e é o batismo o que a coloca nEle. Portanto, 
nenhuma pessoa não batizada pode estar em Cristo. Que Paulo não poderia estar 
referindo-se ao batismo ritual é evidente, pois Cristo não o enviou para batizar, mas com 
certeza o enviou para salvar alguns (I Coríntios 1:13-17; 9:22; 10:33). E não é só isto: 
Paulo jamais mencionou o batismo com água como sendo uma condição para salvação. 
Pelo contrário, ele afirma claramente que a salvação é pela graça, por meio da fé e não 
por obra alguma praticada por nós (Efésios 2:8,4; Tito 3;5). 

Este batismo nos faz participantes da morte, sepultura e ressurreição de Cristo. 
Fomos batizados em Sua morte e fomos também sepultados com ele pelo batismo. 
Fomos também ressuscitados com Ele para andar em novidade de Vida. Agora cabem 
as perguntas: Quando Ele foi morto? Onde foi sepultado? Como ressuscitou? O apóstolo 
Paulo afirma que o crente é co-participante de todas estas experiências de Cristo. Se 
morremos com Cristo, morremos quando Ele morreu. Se fomos sepultados com Cristo, 



fomos sepultados onde Ele foi sepultado. Se ressuscitamos com Cristo, o fomos da 
mesma maneira que Ele ressuscitou.  

Nenhum ritual feito nos dias de hoje pode repetir qualquer uma destas 
experiências. Cristo foi crucificado há mais de 1900 anos, sepultado no túmulo de José 
de Arimatéia e ressuscitado pela glória do Pai. Estas coisas aconteceram a Cristo uma 
única vez, e, portanto só a divina intervenção do Espírito de Deus poderia tornar reais 
para os crentes de hoje a história da paixão do Salvador. Podemos dizer como Paulo: 
"Já estou crucificado com Cristo" (1), pois tendo sido batizados em Cristo pelo Espírito 
Santo, nos tornamos parte dEle, membros do Seu Corpo. Portanto, Sua morte, sepultura 
e ressurreição, são também nossa morte, sepultura e ressurreição. Que grande 
diferença entre essa realidade e um ritual físico, que, na melhor das hipóteses, é apenas 
tipo ou sombra de uma realidade espiritual. Nós já possuímos a realidade, portanto esse 
batismo é REAL. 

Observe que esta passagem não diz que somos sepultados em água, o que seria 
inteiramente inconsistente com a terminologia das Escrituras. Cristo não foi sepultado em 
água, mas em um sepulcro lavrado na rocha. Mergulhar uma pessoa na água ou 
simplesmente aplicar-lhe água são analogias bíblicas de purificação, mas, de maneira 
nenhuma de sepultura. Observe também que não é dito que o batismo é um 
sepultamento. Fomos sepultados com Ele (grego dia, com o genitivo) por meio do 
batismo de morte. O batismo é o instrumento ou o agente por meio do qual somos 
“sepultados” com Cristo. 

Veja o que alguns teólogos influentes têm a dizer sobre essa passagem: 

Dr. Godbey: 

Que Deus não nos permita cair nos dogmas papais da regeneração batismal por 
dar uma interpretação materialista a esta passagem. Não diz: “batizados em água”, 
mas: “em Cristo Jesus." 

Dr. Shedd:  

Esta palavra (sepultados), ao contrário da opinião de muitos comentaristas não faz 
qualquer referência ao rito do batismo, porque a sepultura a que se refere não está 
na água, mas em sepulcro. A palavra quer dizer queimar, entrar, enterrar, sepultar. 
Sepultura e batismo são duas idéias diferentes e nada têm em comum. 

W.G. William:  

A expressão: “sepultados com Ele” ou mais exatamente, “postos no túmulo com 
Ele”, não é figurativa, mas literal e significa que, literalmente, fomos postos no 
túmulo de José de Arimatéia com o Corpo do Senhor (ainda que imputativamente, 
misticamente, representativamente). Determinar o modo de batizar a partir dessas 
palavras e encontrar nessa passagem e na passagem paralela de Colossenses 2:8-
10 apoio para o batismo por imersão, revela ignorância do grego e da conexão 
lógica da passagem. Tal exegese perde completamente o real significado da 
passagem. 

Kenneth Wuest:  

Este batismo resultou em duas coisas: a quebra do poder do pecado e a 
implantação da natureza divina, operações que ocorreram no momento em que o 
crente colocou sua fé em Jesus Cristo... Portanto, o batismo aqui mencionado não 
é de maneira alguma o batismo com água, mas sim o do Espírito Santo. (I Coríntios 
12:1). 



Dr. L. S. Chafer:  

Nenhuma ordenança é sugerida nestas expressões, nem qualquer obrigação é 
imposta que justifique “representar” o que está sendo aqui exposto. Esta 
passagem, bem como o que se segue no contexto, apresenta a afirmação central 
com respeito à base da vitória do crente na vida diária sobre a natureza 
pecaminosa. Este é o seu objetivo e significado. Descobrir nela tão somente uma 
forma exterior de ordenança ritual, como muitos têm feito, é desprezar uma das 
mais preciosas possessões da doutrina cristã e assim fazendo (para muitos), 
abandonar a esperança de viver uma vida que agrada a Deus; pois se seu contexto 
significa uma coisa, não pode significar outra coisa qualquer. 

Dr. Merril F. Unger (Citado pro Dr. Chafer):  

Em nenhuma circunstancia o batismo com água está em foco em Romanos 6:3,4, 
Gálatas 3:27, Efésios 4:5 e Colossenses 2:12. Ver o batismo com água nestas 
passagens obscurece a verdade e aumenta a confusão. 

É importante lembrar que Cristo falou de sua própria morte como um batismo:  

Tenho, porém, um batismo com o qual hei de ser batizado (Lucas 12:50) 

Este é mais um uso particular da palavra batismo, que não se refere ao batismo 
ritual nem a obra do Espírito Santo. Ele foi batizado em morte sobre a cruz, e Sua morte 
batismal vem a ser nossa quando o Espírito Santo nos batiza nEle. 

Portanto, o significado desta passagem tão importante é que o crente em Jesus 
Cristo no momento em que crê, é batizado em Cristo pelo Espírito de Deus. Isso de tal 
maneira identifica o crente com Cristo, que ele pode agora dizer que a morte de Cristo foi 
a sua morte, que a sepultura de Cristo foi a sua sepultura e que a ressurreição de Cristo 
foi também a sua ressurreição. O crente, na Pessoa de Cristo, já foi morto para o pecado 
e o corpo do pecado já foi sepultado. Se isto é verdade, como é possível que alguém que 
morreu para o pecado ainda viva pecando? O crente deve reconhecer-se morto para o 
pecado e vivo para Deus. O Senhor nunca leva alguém a reconhecer que alguma coisa é 
verdadeira, quando não o é. A verdade é que todo crente estava realmente com Cristo 
na Sua morte, sepultura e ressurreição, através da obra de batismo do Espírito Santo. 
Esta então é a base divina para uma vida guiada pelo Espírito. Entender um ritual sem 
poder algum neste contexto, é tornar sem efeito esta maravilhosa provisão divina. A 
"velha natureza" do crente foi sepultada, não em um tanque com água, para dele logo 
sair, mas em um sepulcro, para conservar-se lá para sempre. Isso é algo real que só 
Deus pode fazer e que se concretiza por meio do Batismo Real. 

Colossenses 2:11,12 

Nele também fostes circuncidados, não por intermédio de mãos, mas no 
despojamento do corpo da carne, que á a circuncisão de Cristo; tendo sido 
sepultados juntamente com ele no batismo, na qual igualmente fostes 
ressuscitados mediante a fé no poder de Deus que o ressuscitou dentre os mortos. 

Tudo o que foi dito sobre Romanos 6:3,4 se aplica a esta passagem, mas dois 
detalhes devem ser observados: 

Primeiro, Cristo foi circuncidado duas vezes: ritualmente aos 8 dias de nascido, 
quando parte de Sua carne foi cortada e novamente na cruz, quando foi cortada 
totalmente na morte. Ele também foi batizado duas vezes: uma vez por João no batismo 
ritual e de novo na cruz pelo batismo de morte. A segunda circuncisão, e o segundo 
batismo foram feitos sem mãos humanas. Foram inteiramente operações de Deus. 



Segundo, sepultados com Ele no batismo não pode significar “sepultados com Ele 
no batismo com água”, mas sim, “sepultados com Ele em Seu batismo de morte”, como 
declara Romanos 6. Se esta passagem for estudada cuidadosamente em seu contexto, 
veremos que nenhuma ação humana em seus mais elevados atos religiosos poderia 
realizar esta estupenda obra de fazer um pobre pecador completo em Cristo. E isto é 
exatamente o que este batismo pelo Espírito Santo realiza (veja Colossenses 2:10). 

Gálatas 3:17: 

Porque todos quantos foram batizados em Cristo, de Cristo vos revestistes. 

Note que este batismo, como nas passagens anteriores, é em Cristo. É evidente 
que só o Espírito de Deus pode colocar o pecador em Cristo. 

Todos os que assim foram batizados, foram revestidos de Cristo. Certamente nem 
todos as que foram batizados cerimonialmente foram revestidos de Cristo. E, é 
igualmente verdadeiro, que todos os crentes foram revestidos de Cristo, quer tenham ou 
não, o batismo ritual. Portanto quem admite a possibilidade de salvação sem a cerimônia 
do batismo, tem também que concordar que esta passagem não faz referência ao 
batismo com água. Uma pessoa que está em Cristo, está revestida de Cristo, sem a 
necessidade do batismo com água, pois já foi batizado em Cristo. Este é outro caso do 
Batismo Real. 

Efésios 4:5 

 Há um só Senhor, uma só fé, um só batismo. 

Esta é a passagem final sobre o Batismo Real nas epístolas paulinas. Este 
batismo é uma das sete realidades da unidade da Igreja. É, na verdade a obra de Deus 
que nos faz um em Cristo. Há diversos batismos rituais na Bíblia, porém, só um batismo 
nos faz membros do Corpo de Cristo. Este batismo é o grande tema do apóstolo Paulo e 
nessa passagem Paulo certamente se refere ao Batismo Real.  

Concluiremos esta parte de nosso estudo com as palavras de Merril F. Unger:  

Conferindo a estas várias verdades sua ênfase apropriada, a doutrina do Batismo 
com o Espírito Santo será imediatamente removida dessa nuvem de erros que tanto 
a tem obscurecido, e em sua magistral pureza e grandiosa simplicidade se 
constituirá em uma dos mais preciosos e vitais fundamentos da unidade cristã. Não 
é de se estranhar que Paulo apresente este “um só batismo”, como uma das sete 
verdades que devem ser guardadas para que conservemos “a unidade do Espírito 
no vínculo da paz” (Efésios 4:3-6). Quem pode sequer imaginar a grande e 
poderosa transformação que ocorreria no pobre e dividido cristianismo, se 
repentinamente toda confusão e obscurantismo fossem postos de lado, e todo o 
brilho da verdade da união de cada crente com Cristo pela obra de batismo do 
Espírito Santo resplandecesse na consciência de todo o povo de Deus? Bênçãos, 
avivamento, comunhão e poder, tal como a Igreja nunca experimentou, talvez desde 
os tempos apostólicos, seriam os resultados inevitáveis. Não é de se estranhar, 
portanto, que uma doutrina tão importante, tem sido e continuará a ser alvo 
especial dos mais sutis ataques de Satanás. Isso deve inspirar em nós intrepidez 
firme e fidelidade incondicional, na sua proclamação e defesa, em vista da glória 
sublime da imperecível verdade que representa. (2) 

Questionário 

1. Qual é a única passagem nas epístolas de Paulo que se refere especificamente 
ao batismo com água? 



2. De acordo com I Coríntios 12:13 como o crente é posicionado em Cristo? Qual 
batismo nos batiza em Cristo de acordo com Romanos 6:3? Pode alguém estar 
hoje em Cristo não sendo batizado nEle? Se alguém afirma que este batismo é 
com água, que poder é atribuído à água? 

3. Quantos batizados em Cristo foram batizados na Sua morte? A morte, 
sepultura e ressurreição de Romanos 6:3,4 aconteceram quando Cristo morreu, 
ou isto se refere ao tempo em que os crentes são individualmente batizados 
cerimonialmente? Que preposição nestes versículos mostra que a morte, 
sepultura e ressurreição dos crentes ocorreram ao mesmo tempo da paixão de 
Cristo? 

4. Esta passagem ensina que nós somos sepultados em água? As Escrituras 
referem-se à sepultura de mortos “em água”. Onde Cristo foi sepultado? Se o 
crente foi sepultado com Cristo, onde deve ter sido sepultado?  

5. A qual batismo Cristo se referiu em Lucas 12:50? Quando este batismo que Ele 
experimentou, tornou-se nosso? 

6. Sobre que fundamento pode Deus apelar ao crente para reconheça que está 
morto para o pecado? Todos os que foram batizados com água, foram 
crucificados ou postos na morte com Cristo? Todos os que foram batizados pelo 
Espírito em Cristo, foram crucificados com Ele? 

7. Que expressão em Colossenses 2:11,12, indica claramente que ambos, o 
batismo e a circuncisão do crente, são de natureza espiritual? 

8. De acordo com Gálatas 3:27, quantas pessoas se revestiram de Cristo? Pode 
um crente não batizado cerimonialmente, ser revestido de Cristo? A que batismo 
então se refere esse versículo? 

9. De acordo com Efésios 4:5 quantos batismos há? Isto se refere ao número de 
batismos contidos na Bíblia, ou somente ao número de batismos que pertence aos 
membros do Corpo de Cristo? 

10. A que Paulo apela em Efésios 4:3? Tem o batismo com água, produzido este 
resultado na História da Igreja? As outras seis unidades nos versículos 4-6 são 
espirituais ou físicas? O que este fato o levaria a acreditar, sobre a natureza do 
único batismo? Por que não poderia hoje o crente, de acordo com as Escrituras, 
ter ambos os batismos, o ritual e o real? 

Notas 

1. Gálatas 2:20 (Edição revista e Corrigida) 

2. "The Baptism With The Holy Spirit"; "Systematic Theology", Vol. VI, p. 161, Por Lewis 
Sperry 



Capítulo IV 

BATISMOS FIGURATIVOS 

Todas as passagens nas quais o Espírito Santo é especificamente mencionado 
em relação à obra do batismo, bem como todas as referências ao batismo do Espírito, 
onde o Espírito não é explicitamente mencionado, foram consideradas nos três primeiros 
capítulos desta série. Neste capítulo, discutiremos as passagens das Escrituras que 
usam o termo batismo figurativamente. É necessário reconhecer que esse uso é distinto 
do Batismo Real (ou do Espírito) e do ritual (ou com água). 

Batismo De Morte 

Há três referências nos Evangelhos onde Cristo se refere à Sua iminente morte 
como batismo: Mateus 20:22,23; Marcos 10:38,39 e Lucas 12:50. Quando a mãe de 
Tiago e João solicitou um lugar especial no Reino em favor de seus filhos, Jesus 
respondeu: 

Não sabeis o que pedis. Podeis vós beber o cálice que eu estou para beber? 
Responderam-lhe: Podemos (Mateus 20:22). 

Marcos relata este incidente quase nas mesmas palavras. Pelo que sabemos, 
todos concordam que Cristo estava falando de seu sofrimento e morte, e do fato de que 
seus discípulos haveriam de sofrer também da mesma maneira. 

Lucas refere-se ainda a outro incidente, onde Cristo, sem dúvida, chamou sua 
morte de batismo: 

Eu vim para lançar fogo sobre a terra e bem quisera que já estivesse a arder. 
Tenho, porém, um batismo com o qual hei de ser batizado; e quanto me angustio 
até que o mesmo se realize. Supondes que vim para dar paz à terra? Não, eu vo-lo 
afirmo, antes, divisão (Lucas 12:49-51)  

Cristo teve dois batismos, um por João com água, no rio Jordão, e outro pela 
morte no calvário. Cristo veio certamente trazer paz à terra, como anunciado pelos anjos 
quando do Seu nascimento. Entretanto, devido a Sua rejeição por Seu próprio povo, 
Israel, não poderia haver paz na terra. Assim, de forma velada Cristo anuncia Sua morte 
iminente e o juízo de fogo que enviará ao mundo que o rejeitou. Este juízo de fogo leva-
nos a considerar outro uso da palavra batismo. 

O Batismo De Fogo 

João disse, concernente a Cristo: 

... Ele vos batizará com o Espírito Santo e com fogo 

O contexto imediato, "... queimará a palha em fogo inextinguível" prova que este 
batismo com fogo é um juízo e que não tem relação alguma com as línguas de fogo que 
aparecem no dia de Pentecoste. João profetizou este batismo com fogo, e Cristo em 
Lucas 12:49-51, afirmou que antes que isto acontecesse, Ele mesmo deveria ser 
batizado na morte. Há muitas referências a este batismo de fogo nas Escrituras. Uma 
das mais familiares se encontra em II Tessalonicenses 1:7,8: 

E a vós outros que sois atribulados, alívio juntamente conosco, quando do céu se 
manifestar o Senhor Jesus com os anjos do seu poder, em chama de fogo, 



tomando vingança contra os que não conhecem a Deus e contra os que não 
obedecem ao evangelho de nosso Senhor Jesus. 

Batismo Antítipo 

Pois também Cristo morreu, uma única vez, pelos pecados, o justo pelos injustos, 
para conduzir-vos a Deus; morto, sim, na carne, mas vivificado no Espírito, no qual 
também foi e pregou aos espíritos em prisão, os quais noutro tempo foram 
desobedientes quando a longanimidade de Deus aguardava nos dias de Noé, 
enquanto se preparava a arca, na qual poucos, a saber, oito pessoas, foram salvas 
através da água, a qual, figurando o batismo, agora também vos salva, não sendo a 
remoção da imundícia da carne, mas a indagação de uma boa consciência para 
com Deus, por meio da ressurreição de Jesus Cristo (I Pedro 3:18-21) 

Pedro aqui faz da salvação de Noé na arca, um tipo da salvação que agora temos 
em Cristo. Ele declara com clareza que agora há um batismo que salva, porém também 
afirma que isso não ocorre pela remoção da “imundícia da carne” (o que certamente está 
incluso no trabalho do batismo cerimonial). Ele não poderia, portanto, estar se referindo 
ao batismo com água. Ele afirma que este batismo de salvação, é um antítipo da 
experiência de Noé ao passar são e salvo pelo juízo do dilúvio. Sem dúvida alguma, a 
arca é um tipo de Cristo. As águas do dilúvio são um tipo do juízo pelos pecados que 
caiu sobre o Senhor Jesus Cristo quando Ele morreu na cruz. Como diz o salmista: 

Um abismo chama outro abismo, ao fragor das tuas catadupas; todas as tuas 
ondas e vagas passaram sobre mim (Salmo 42:7) 

Noé e sua família foram salvos porque estavam na arca. Nós somos salvos 
porque estamos em Cristo, o qual suportou o julgamento por nós. O contexto claramente 
demonstra que é a morte e a ressurreição de Cristo que nos salva, e não uma cerimônia 
com água. Pedro mesmo foi ensinado por Cristo que Sua morte foi um batismo, e aqui 
ele nos diz que somos salvos pelo batismo da morte de Cristo, o qual é o antítipo do 
batismo da arca no dilúvio. 

Embora Pedro tenha sido comissionado a praticar o batismo com água para a 
remissão de pecados (Atos 2:38), não podemos dizer que aquele batismo salvava 
alguém. Era, naquele tempo, um complemento necessário para salvação, assim como a 
circuncisão o era para Abraão, mas quando Pedro escreveu suas epístolas, afirmou 
claramente que a salvação é obtida pela morte e ressurreição de Jesus Cristo e não 
através de uma cerimônia. Também é deveras inconsistente crer que água da 
dispensação passada é um tipo da água na presente dispensação. Os elementos físicos 
e literais do passado eram tipos das realidades espirituais em Cristo, ou, como Paulo diz: 

Porque tudo isso tem sido sombra das coisas que haviam de vir; porém o corpo é 
de Cristo. (Colossenses 2:17) 

Portanto, o batismo antítipo que hoje salva não é o batismo Ritual, mas é apenas 
outro nome para a obra de Cristo em Sua morte vicária.  

É importante salientar, que Paulo em Romanos 6 expande o que Pedro falou e 
mostra que o batismo da morte de Cristo tornou-se nosso por meio de nossa 
identificação com Ele, por sermos batizados pelo Espírito em Cristo:  

... todos os que fomos batizados em Cristo Jesus, fomos batizados na sua 
morte?”(Romanos 6:3) 

Não somente Ele morreu por nós, mas nós também morremos com Ele. 



Batismo Pelos Mortos 

De outra maneira, que farão os que se batizam pelos mortos? Se absolutamente os 
mortos não ressuscitam, por que então se batizam por eles? (1) 

Este é um texto inquestionavelmente obscuro. Vincent comenta: 

Com respeito a esta expressão, para a qual há pelo menos trinta interpretações 
diferentes, é bem melhor admitir que nos faltam os fatos para uma interpretação 
decisiva. Nenhuma das interpretações propostas está livre de objeção. (2) 

Embora muitos comentaristas procurem explicar isto como uma alusão à prática 
de uma pessoa viva se batizar por um morto não batizado, nos parece absolutamente 
impossível para alguém familiarizado com a revelação paulina da Graça de Deus, supor 
que Paulo, que em primeiro lugar não foi comissionado para batizar, estivesse 
advogando uma prática estranha às Escrituras e certamente estranha ao evangelho que 
ele pregou. 

O peso de evidência contextual parece apoiar a explicação dada por Godet e 
outros, que este batismo refere-se a um "martírio" - o batismo de sangue, ou como nos 
referimos anteriormente - batismo de morte. Paulo utiliza-se de linguagem figurativa em 
outras expressões no contexto. “Dia a dia morro” ou “lutei em Éfeso com feras”, devem 
ser entendidos em sentido figurativo, como também o batizar-se pelos mortos. Paulo e 
muitos outros eram expostos diariamente a sofrimentos e até a morte por causa da 
pregação do Evangelho. Experimentavam um batismo de sofrimento. Porém, se não 
houvesse ressurreição, qual seria a razão de expor-se à morte? Por que então eles 
deviam ser batizados (no sentido figurativo) em favor deles? 

Batismo Em Moisés 

Há outro uso figurativo da palavra batismo encontrado em I Coríntios 10:2. 

Tendo sido batizados, assim na nuvem, como no mar, com respeito a Moisés. 

Esta é uma referência aos filhos de Israel, quando atravessaram o Mar Vermelho 
em terra seca sem se molhar. Os egípcios que vinham em sua perseguição e tentaram 
fazer o mesmo, foram literalmente imersos em água, mas não foram batizados. 

A expressão, "todos foram batizados em Moisés", usa a mesma preposição que é 
usada em Romanos 6:3,4; I Coríntios 12:13 e Gálatas 3;27, onde é traduzida mais 
precisamente como "em". Há um claro paralelo entre Israel batizada em Moisés e os 
crentes de hoje batizados em Cristo ou no Corpo de Cristo. Entretanto, há uma marcante 
diferença: o batismo de Israel em Moisés não produziu uma união orgânica entre os 
israelitas e Moisés, como há entre os crentes e Cristo. Aquele batismo produziu uma 
unidade nacional de Israel com Moisés, seu líder. 

Até aqui, estudamos 30 ocorrências das palavras BATIZAR e BATISMO que não 
têm qualquer relação com uma cerimônia ou ritual. São elas: 

  Cristo batizando com o Espírito Santo no dia de Pentecoste; 

  Cristo batizando com fogo em Sua segunda vinda;  

  O batismo da morte de Cristo; 



  O “um só batismo” de Efésios 4:5, que inclui as seguintes fases: o crente 
batizado por um Espírito em um só Corpo, batizado em Cristo e batizado em 
Sua morte; 

  Batismo de sofrimento e morte dos discípulos e mártires; 

  Batismo de Israel em Moisés. 

Vemos que há muito mais acerca do tema do batismo do que a maioria dos 
crentes imagina. Para a grande maioria da cristandade, o batismo significa apenas uma 
coisa - um ritual. Porém a unidade termina aí e a confusão começa. As dezenas de 
interpretações sobre esse rito têm causado a maioria dos cismas na Igreja. A dificuldade 
deve-se ao fato de não se distinguir entre esses vários batismos bíblicos e a suposição 
de que todas estas e outras expressões, tais como: "o lavar regenerador" (Tito 3:5), 
referem-se ao batismo com água.  

Nos capítulos seguintes serão consideradas todas as ocorrências do batismo 
ritual na Bíblia, com algumas considerações necessárias sobre o modo de aplicar-se, o 
significado da palavra batismo levando em conta todos os seus usos na Bíblia, e 
finalmente a razão porque Paulo, que não havia sido comissionado para batizar, batizou 
alguns. 

Questionário 

1. Seria o batismo com água um uso literal ou figurativo da palavra batismo? 
Embora o batismo do Espírito seja um uso figurativo da palavra por que se deve 
distingui-lo dos vários outros usos figurativos mencionados nesta lição? 

2. O "Léxico Grego" de Thayer cita um dos usos metafóricos da palavra grega 
Baptizo, "ser dominado por calamidade". Qual dos usos figurativos estudados 
nesta lição poderia ser descrito por essa definição? 

3. Quais foram os dois batismos que Cristo recebeu? 

4. Alguém, além de Cristo, recebeu literalmente o batismo de morte? Quem, por 
exemplo? Embora nenhum crente vivo hoje tenha recebido o batismo de morte 
literalmente, pois se o tivesse recebido não estaria vivo, alguém recebeu o 
batismo de morte figurativamente? E se assim aconteceu, como o recebeu? De 
quem é o batismo de morte, dele ou de outra pessoa? 

5. Enquanto alguns dizem que as línguas de fogo que apareceram no dia de 
Pentecoste foi o Batismo de fogo, que fato prova o contrário? 

6. Pedro afirma que o batismo hoje nos salva? Pedro estava certo? O batismo nos 
salva hoje? De que batismo fala Pedro, do batismo com água ou de outro 
batismo? 

7. Que afirmação no contexto de I Pedro 3:18-21, demonstra que Pedro não está 
falando do batismo cerimonial? O batismo com água foi um acompanhamento 
necessário para receber a salvação no ministério pentecostal de Pedro? Que 
versículo em Atos prova isto? 

8. Como a arca de Noé e Cristo são relacionados como tipo e antítipo? 



9. O que, no ensino de Paulo e no contexto imediato indica que Paulo estava 
usando batismo em sentido figurativo em I Coríntios 15:20? Por que seria 
desaconselhável construir uma doutrina baseada neste versículo? 

10. O que aconteceu aos filhos de Israel de acordo com I Coríntios 15:29, quando 
eles atravessaram o Mar Vermelho? Que paralelo há entre Moisés e Israel e entre 
Cristo e a Igreja? Que grande diferença existe entre a relação de Moisés com 
Israel e de Cristo com a Igreja? 

Notas 

(1) Edição Revista e Corrigida. 

(2) World Studies in the New Testament, Vincent. 

 



Capítulo V 

OS DIVERSOS BATISMOS DA LEI 

Hebreus 9:10, afirma que o Pacto Mosaico, com suas ordenanças do serviço 
sagrado e seu santuário, fundamentava-se unicamente em “comidas, e bebidas, e 
diversas abluções (ou batismos)... ordenanças da carne... impostas até ao tempo 
oportuno de reforma”. Deste modo, a palavra baptismos é usada para descrever todas as 
cerimônias de purificação da Lei Levítica. Nenhuma destas era por imersão, mas por 
lavagem ou aspersão. Êxodo 30:17-21, fala da pia de bronze para a lavagem diária dos 
pés e mãos dos sacerdotes, antes de fazer o seu ministério no Tabernáculo. Em Levítico 
há pelo menos 20 referências a lavagens ou batismos. Muitos supõem que o batismo é 
uma inovação do Novo Testamento, por não encontrarem tal palavra no Antigo 
Testamento em Português. Entretanto, batismo é uma palavra grega e o Antigo 
Testamento foi escrito em Hebraico. Os judeus praticaram diversos batismos por 1500 
anos antes do Novo Testamento. Eles não ficaram surpresos com batismo de João como 
se ele tivesse inventado uma nova cerimônia, mas apenas questionaram:  

Então, por que batizas, se não és o Cristo, nem Elias, nem o profeta? 

Os Batismos Judaicos Tradicionais 

Além dos diversos batismos ordenados por Deus na religião Levítica do Velho 
Testamento, os judeus adicionaram à sua religião muitos de sua própria invenção. Em 
Marcos 7:1-9, Cristo enumera alguns destes batismos e os denuncia como tradição dos 
anciãos que anulava o ”mandamento de Deus.” O verbo baptizo é usado nesta 
passagem uma vez e o substantivo baptismos duas, ambos traduzidos como lavar. No 
versículo 3 o Senhor usa ainda outra palavra sinônima de batismo (a mesma usada para 
a lavagem dos pés em João 13): nipto, e sua forma negativa, aniptos, "por lavar", nos 
versículos 2 e 5. 

Foram ter com Jesus os fariseus, e alguns dos escribas vindos de Jerusalém, e 
repararam que alguns dos seus discípulos comiam pão com as mãos impuras, isto 
é, por lavar. Pois os fariseus, e todos os judeus, guardando a tradição dos anciãos, 
não comem sem lavar as mãos cuidadosamente; e quando voltam do mercado, se 
não se purificarem, não comem. E muitas outras coisas há que receberam para 
observar, como a lavagem de copos, de jarros e de vasos de bronze. Perguntaram-
lhe, pois, os fariseus e os escribas: Por que não andam os teus discípulos 
conforme a tradição dos anciãos, mas comem o pão com as mãos por lavar? 
Respondeu-lhes: Bem profetizou Isaías acerca de vós, hipócritas, como está 
escrito: Este povo honra-me com os lábios; o seu coração, porém, está longe de 
mim; mas em vão me adoram, ensinando doutrinas que são preceitos de homens. 
Vós deixais o mandamento de Deus, e vos apegais à tradição dos homens.  Disse-
lhes ainda: Bem sabeis rejeitar o mandamento de Deus, para guardardes a vossa 
tradição. 

Esta passagem revela vários pontos importantes e interessantes sobre o batismo. 
Em primeiro lugar, certamente a palavra não significa "sepultar" ou "imergir". Os judeus 
não sepultavam ou submergiam completamente em água as mesas ou divãs onde se 
reclinavam para comer. Eles simplesmente aspergiam água sobre eles a fim de purificá-
los cerimonialmente. Também, é evidente que o Senhor usou a palavra batismo como 
sinônimo de "lavagem". Finalmente, é claro que estes ritos, criados pelo homem de fato 
anulavam o mandamento de Deus. Os muitos rituais criados por homens e praticados no 
cristianismo de hoje também não anulam o mandamento de Deus? Para muitos não 
importa se alguém é batizado de uma maneira ou outra ou por uma de muitas razões 
diferentes, contudo que seja batizado. Ah! se eles entendessem que praticar um batismo 



que Deus não ordena, representa rejeitar o mandamento de Deus.  (veja também Lucas 
11:38, onde “baptizo” é também traduzido como "lavar"). 

O Batismo De João Para Remissão De Pecados 

As palavras gregas, baptizo e baptisma, são usadas 44 vezes com relação ao 
batismo de João. Para os que tiverem interesse em fazer um estudo mais detalhado, 
apresentamos uma concordância completa destas referências: Mateus 
3:6,7,11,13,14,16; 21:25; Marcos 1:4,5,8,9; 11:30; Lucas. 3:3,7,12,16,21; 7:29,30; 20:4; 
João 1:25,26,29,31,33; 3:22,23; 10:40; Atos 1:5,22; 10:37; 11;16; 13:24; 18:25; 19:3,4. 
Há também três referências ao batismo praticado pelos discípulos de Cristo, que 
evidentemente era da mesma natureza que o batismo de João (João 3:26; 4:1,2) 

O título descritivo completo do batismo de João se acha em Lucas 3:3: "... batismo 
de arrependimento para remissão de pecados." Arrependimento aparece como um 
genitivo ablativo indicando “procedência”. Batismo que procederia do arrependimento 
dos filhos de Israel, e que era praticado para a remissão de pecados. 

João explicou o propósito deste batismo em João 1:31:  

Eu mesmo não o conhecia, mas a fim de que Ele fosse manifestado a Israel, vim, 
por isso, batizando com água. 

Ninguém nos dias de hoje poderia praticar o batismo com tal propósito. 

Para entender o significado do batismo de João, é necessário considerar que 
Israel era o povo da aliança de Deus. Eram os filhos dos pactos e das promessas (Atos 
3:25). Os gentios nessa época estavam “separados da comunidade de Israel e estranhos 
às alianças da promessa” (Efésios 2:12). O ministério de João era chamar o povo de 
Deus ao arrependimento (pois eles haviam se afastado do Senhor), afim de que Ele 
pudesse lhes enviar o seu Messias. Este ministério desenvolveu-se debaixo da 
Dispensação da Lei. O batismo de João para remissão de pecados, era semelhante aos 
diversos batismos da Lei, que também foram para remissão de pecados. 

É interessante ler Lucas 7:29,30: 

E todo o povo que o ouviu, e até os publicanos, reconheceram a justiça de Deus, 
recebendo o batismo de João. Mas os fariseus e os doutores da lei rejeitaram o 
conselho de Deus quando a si mesmos, não sendo batizados por ele. 

Naquela época, era absolutamente necessário para um israelita ser batizado, 
pois, de outro modo, estaria rejeitando o conselho de Deus. Ao submeter-se ao batismo 
ele justificava a Deus - declarava publicamente que Deus era justo, tanto em julgá-lo 
pecador, como em prover os meios necessários para o perdão, ou seja, o batismo. 

Com certeza, nada há no batismo de João que possa substanciar a noção que o 
batismo significa sepultamento. Até esse momento, a verdade sobre a morte de Cristo e 
Sua sepultura não era conhecida. Até Lucas 18:34, ninguém sabia ou entendia que 
Cristo teria de morrer e ressuscitar. Porém, sem dúvida alguma, todo o povo entendia o 
significado do batismo de João. 

Cristo Batizado Na Água Por João Para Cumprir Toda A Justiça 

Um argumento muito comum usado hoje para justificar o batismo com água é que 
devemos seguir a Cristo no batismo. Argumenta-se que Ele foi batizado para nos dar 
exemplo de que também devemos ser batizados. Porém, quando lemos as próprias 



palavras de Cristo e a razão pela qual Ele foi batizado, vemos que é impossível imitá-lO 
no que fez. Quando Cristo se apresentou a João para ser batizado, este lhe disse: “Eu é 
que preciso ser batizado por Ti”. Jesus, porém, lhe respondeu:  

Deixa por enquanto, porque assim nos convém cumprir toda a justiça. (Mt. 3:14,15) 

Este foi um batismo singular, porque Jesus foi uma Pessoa singular. Certamente 
João estava certo em querer impedir que Jesus fosse batizado pois o batismo era para 
pecadores. Mas o Senhor Jesus começava aqui o Seu ministério para com Israel, e este 
foi o Seu primeiro passo para identificar-se com a humanidade pecaminosa. Esta 
identificação continuou através do Seu ministério terreno e culminou com a Sua morte 
vicária. Com todos estes extraordinários acontecimentos envolvidos, pense o quanto é 
superficial o raciocínio que fala em seguir a Cristo no Seu batismo. Se todos nós 
fôssemos "Cristos", livres do pecado, vindos ao mundo para salvar pecadores, 
poderíamos então fazer tal coisa. Deveríamos também então pedir ao povo para seguir a 
Cristo morrendo pelos pecados do mundo. 

Questionário 

1. Os judeus estavam familiarizados com a prática do batismo antes de João vir 
batizando? Dê uma referência para provar que o batismo não era uma inovação. 

2. Que referência afirma, especificamente, que o Antigo Pacto continha diversos 
batismos? Estes batismos eram feitos por imersão? Qual era o significado destes 
batismos? 

3. Cite algumas coisas que os judeus tradicionalmente “batizavam” antes de comer? O 
que indica ser improvável a imersão destes objetos? Eles batizavam essas coisas para 
enterrá-las ou limpá-las? 

4. Você acha que a maioria dos judeus era sincera em praticar tais batismos? A 
sinceridade tornava a prática certa? Você acha que hoje em dia é possível os cristãos 
anularem o mandamento de Deus ao praticar o batismo baseado no tradicionalismo? 

5. Aqueles que se recusavam a se submeter ao batismo de João conseguiam a remissão 
de pecados? Era perdoado aquele que se arrependia, porém, recusava ser batizado ou 
teria ele de necessariamente submeter-se ao batismo se estivesse verdadeiramente 
arrependido? 

6. Se o batismo de João era para a remissão e pecados, como podemos conciliar isso 
com Hebreus 9:22? Havia alguma outra cerimônia, com água para limpar os pecados 
dos judeus? 

7. Você acha que João teria pregado a mesma mensagem de arrependimento aos 
gentios? Havia alguma diferença entre a relação dos judeus e gentios com Deus naquele 
tempo? 

8. Em relação ao ministério do Messias, por que João disse que ele tinha vindo batizar? 
Seria isso uma razão legítima para batizar as pessoas hoje? 

9. Por que Jesus Cristo submeteu-se ao batismo de João? 

10. Por que seria impossível para alguém seguir a Cristo no batismo? 



Capítulo VI 

O BATISMO PENTECOSTAL COM ÁGUA 

Este batismo bíblico é aquele que foi ordenado por Cristo na Sua comissão do 
Reino aos 12 apóstolos e que eles começaram a praticar no dia de Pentecoste. As 
comissões são encontradas em Mateus 28:19 e Marcos 16: 16. A cerimônia é praticada 
em Atos 2:38,41; 8:12,13,16,36,38; 9:18; 10:47,48; 22:16. O batismo cerimonial é 
também mencionado oito vezes em conexão com o ministério de Paulo, porém estes 
serão considerados em outro capítulo. 

O batismo praticado no dia de Pentecoste é quase universalmente chamado de o 
batismo cristão. Diz-se que foi o último mandamento de Cristo à Igreja, e por causa disto, 
é obrigatório a todos os crentes até o fim dos tempos. É interpretado de várias maneiras. 
As denominações ritualistas o tomam literalmente e o considerando-o essencial para o 
perdão dos pecados. A grande maioria das denominações evangélicas considera-o como 
o testemunho da salvação, que deve ser praticado por todos os cristãos, mas não é 
essencial para a salvação. 

Esta diferença de interpretação deve-se à diferença entre os ministérios de Pedro 
e Paulo e a falha em perceber essa diferença. A mensagem de Pedro em Pentecoste 
torna o batismo necessário. A mensagem de Paulo ensina que a salvação é pela graça, 
separada de toda obra religiosa. Os ritualistas, supondo que Pedro e Paulo pregaram a 
mesma mensagem, dizem que devemos tomar as palavras de Pedro literalmente e que 
Paulo deve ser interpretado à luz da pregação de Pedro, de modo que ser salvo sem 
obras de justiça, não significa salvação sem as águas do batismo. Por outro lado, os 
evangélicos também não notando diferença entre o Evangelho de Pedro e o Evangelho 
de Paulo, raciocinam que devemos tomar a pregação de Paulo literalmente e interpretar 
as comissões e a pregação de Pedro à luz das epístolas de Paulo. Se todos fossem fiéis 
ao mandamento de Deus, manejando bem a Palavra da Verdade, reconheceriam que a 
Pedro e a Paulo foram confiados ministérios distintos, e por isso nós podemos tomar 
Pedro e Paulo literalmente. O batismo com água era essencial sob o ministério de Pedro. 
Sob o ministério de Paulo era não apenas desnecessário, mas sequer fez parte da 
singular revelação do Evangelho da Graça de Deus.  

As Comissões 

Notemos primeiramente as comissões em si. O argumento sentimental é que 
estas foram as últimas palavras do nosso Senhor para a Sua Igreja, e que assim como 
nos inclinamos para ouvir as últimas palavras e pedidos de um ser amado na hora da 
sua morte, buscando cumpri-las religiosamente, também devemos cumprir as últimas 
palavras do nosso Senhor, submetendo-nos, ao batismo. Inconscientemente talvez, 
porém não menos realisticamente, este argumento nega a inspiração das epístolas 
paulinas, pois afirma que as últimas palavras de Cristo se encontram nos quatro 
evangelhos e no primeiro capítulo do livro de Atos. Paulo, contudo, reivindica que Cristo 
lhe apareceu do céu e lhe revelou tudo o que relata em suas epístolas. "... Posto que 
buscais prova de que em mim Cristo fala..." (II Coríntios 13:3) é a resposta de Paulo a 
este argumento sentimental. Se crermos em Paulo, devemos admitir que as últimas 
palavras de Cristo na terra não são suas últimas palavras para a Igreja desta 
dispensação. De fato, elas nem mesmo são dirigidas ao Corpo de Cristo. Paulo 
reivindica que primeiramente por meio dele, Cristo tornou conhecida a verdade sobre o 
Corpo de Cristo, bem como as instruções para os membros desse Corpo. As últimas 
palavras de Cristo na terra foram ditas aos súditos do Seu Reino e são tão importantes 
para eles, como são para nós as palavras de Cristo por meio de Paulo. 



É impossível conciliar o "quem crer e for batizado será salvo" de Marcos 16:16 
com os ensinamentos de Paulo. Os irmãos batistas tentam fazer com que isso signifique: 
"quem crer e for salvo deve ser batizado." Porém, não é isso que afirma o Senhor: 

...Arrependei-vos e cada um de vós seja batizado em nome de Jesus Cristo para 
remissão dos vossos pecados, e recebereis o dom do Espírito Santo. (Atos 2:38) 

Com certeza isto não quer dizer que devemos nos batizar como um testemunho 
de termos recebido o Espírito Santo e tampouco contém a mais remota menção a ser 
sepultados com Cristo. Um dos mais fracos argumentos de alguns grandes homens de 
Deus que conheceram muito da graça de Deus é sua insistência que ambos os batismos 
acima mencionados referem-se ao batismo do Espírito Santo, porque sabemos, através 
de Paulo, que a salvação é só por meio da morte de Cristo. Imagine Pedro dizendo: 
"batizem-se cada um de vós com o Espírito Santo, e recebereis o dom do Espírito 
Santo." Tal linguagem não parece inconsistente? 

Alguns acham impossível crer que depois da morte, sepultamento e ressurreição 
de Cristo pudesse ser imposto outro requisito para a salvação além da fé na obra 
consumada por Cristo. Por isso, não podem crer que Cristo disse que somente os que 
cressem e fossem batizados seriam salvos. Não podem crer que no dia de Pentecoste, o 
dom do Espírito Santo estava condicionado a primeiramente receber o batismo com 
água para a remissão de pecados. Podem entender que, no Antigo Testamento ou 
mesmo sob o ministério de João, uma cerimônia fosse necessária e instrumental para o 
perdão de pecados, mas, depois da morte de Cristo pelos pecados, todas essas práticas 
devem ter sido abandonadas. 

Naturalmente tais pessoas são confrontadas com as inequívocas afirmações das 
Escrituras que o batismo com água era necessário para o perdão de pecados. De fato, a 
mesma terminologia é usada tanto para o batismo no dia de Pentecoste como para o 
batismo de João, "para a remissão de pecados." Gostaríamos que aqueles que têm essa 
dificuldade se transportassem ao dia de Pentecoste e esquecessem o significado da 
morte de Cristo como revelado nas epístolas de Paulo. Será que ouviriam então Pedro 
dizendo: 

Não há distinção entre judeu e grego; pois não estais debaixo da lei, e, sim, da 
graça; mas longe esteja de gloriar-me, senão na cruz de nosso Senhor Jesus 
Cristo; ninguém, pois, vos julgue por causa de comida e bebida, ou de dia de festa, 
ou lua nova, ou sábados; se ainda prego a circuncisão, por que continuo sendo 
perseguido? Logo está desfeito o escândalo da cruz; Mas agora, sem lei, se 
manifestou a justiça de Deus; Porque pela graça sois salvos, mediante a fé... não de 
obras, para que ninguém se glorie?  

Certamente não, pois nada disto havia sido revelado. Sem dúvida ouviriam Pedro 
pregar sobre a morte de Cristo, mas ao invés de serem boas novas em que pudessem 
gloriar-se, eram más novas que os faziam culpados diante de Deus por terem tirado a 
vida do Seu Filho. Arrependimento e batismo para o perdão dos pecados relacionam-se 
em especial àquele grande crime, do qual toda a nação de Israel era culpada. Não 
significa apenas perdoar uma multidão de pecados aparentemente triviais, mas sim, uma 
completa mudança de atitude mental para com o Homem que eles haviam assassinado e 
uma identificação pessoal com Ele, através do batismo, reconhecendo-o como Messias e 
Rei. Somente tal atitude da parte deles poderia outorgar-lhes perdão e torná-los aptos 
para receber o Espírito Santo. Foi somente após a nação de Israel ter rejeitado este 
batismo de arrependimento para a remissão de pecados, como também haviam rejeitado 
o batismo de João, que Deus deixou Israel de lado e revelou o Evangelho de Sua graça 
nesta presente dispensação. 



Princípio Importante 

Há um princípio muito importante envolvido em tudo que se refere à obra de Deus 
na salvação: todo o perdão, e tudo mais envolvido com a derrota do Diabo, são por 
intermédio dos méritos da cruz. Entretanto, historicamente, nem tudo ocorreu no 
momento da cruz. Cristo destruiu o Diabo por Sua morte de acordo com Hebreus 2:14, 
mas historicamente o Diabo ainda não foi destruído.  

Outro princípio importante da salvação é que ela tem sido sempre pela fé, 
entretanto, nas várias dispensações, Deus exigiu que a fé fosse demonstrada de 
diferentes maneiras. Em uma, a fé era demonstrada pelo sacrifício de um animal. Em 
outra ocasião, pela obediência a tudo contido na lei Levítica. Já em outra oportunidade 
era manifestada pela submissão ao batismo com água. Mas na dispensação atual, Deus 
revelou que a salvação é unicamente pela graça, por meio da fé, independentemente de 
qualquer obra religiosa. Crê na Palavra de Deus e receber a salvação independente das 
obras, é tanto um ato de fé, como nas dispensações passadas era necessário crer na 
Palavra de Deus e fazer obras religiosas para receber a salvação. Podemos então 
afirmar que é falta de fé, ou uma desobediência à fé, tentar receber a salvação hoje pelo 
batismo, quando Deus revelou que a salvação é recebida agora à parte de tais práticas. 

Sumário 

Concluindo esta parte de nosso estudo sobre o batismo, consideraremos três 
passagens mencionadas no início de nosso estudo: 

1. O Batismo dos Samaritanos; 

2. O Batismo de Cornélio; 

3. O Batismo de Saulo. 

Em Atos 8, o ponto importante é que Filipe batizou os samaritanos quando eles 
creram em sua pregação, mas nenhum deles recebeu o Espírito Santo até que Pedro e 
João vieram de Jerusalém e impuseram as mãos sobre eles. Este fato mostra 
conclusivamente que naquela dispensação o batismo com água não era administrado a 
pessoas que já tinham recebido o Espírito Santo, como ensina a doutrina batista 
moderna. A demora em receber o Espírito Santo após terem sido batizados pode ser 
explicada pelo fato de que Samaria era o antigo quartel general das Dez Tribos que 
haviam se rebelado contra Jerusalém sob o domínio de Jeroboão, as quais se reunirão a 
Judá no Reino (veja Ezequiel 37:15-24), e que nesta ocasião Samaria estava recebendo 
sua primeira mensagem oficial do Reino. Assim, foi necessário que os apóstolos viessem 
de Jerusalém para dar sua aprovação oficial sobre essa obra de Deus. 

No caso de Cornélio em Atos 10:47,48, o Espírito Santo veio sobre ele antes que 
fosse batizado e Pedro imediatamente pediu água para batizá-lo. Isto não é 
necessariamente o início de uma nova ordem, como é sugerido em um comentário da 
Bíblia Anotada por Scofield, mas sim um ato soberano do Espírito de Deus, sem o qual 
Pedro provavelmente não teria batizado esses gentios, como é evidenciado por sua 
surpresa ao ver que Deus lhes havia outorgado o mesmo dom. Entretanto, sem dúvida, 
podemos ver aqui uma preparação para a nova ordem que veio pelo ministério de Paulo, 
de receber o Espírito Santo ao crer (Atos 15:7,9). É importante também observar que o 
que Cornélio recebeu não é o que recebemos hoje. Ele recebeu a Pessoa do Espírito 
Santo, como nós, mas também recebeu o batismo de poder, discutido no primeiro 
capítulo do nosso estudo, o que lhe possibilitou falar línguas. 



A terceira passagem é relacionada ao batismo de Saulo. O apóstolo Paulo 
testemunhou em Atos 21:16 que quando Cristo lhe apareceu na estrada de Damasco e o 
salvou, enviou certo Ananias até ele, que entre outras coisas lhe disse: 

E agora, por que te demoras? Levanta-te, recebe o batismo e lava os teus pecados, 
invocando o nome dele. 

Essa passagem é "osso duro de roer" para os batistas, mas é um "manjar" para 
os ritualistas. Se dividirmos corretamente a Palavra de Deus, veremos que não há 
problema algum. Paulo foi salvo sob a administração Pentecostal, e Ananias disse o que 
teria dito a qualquer outro judeu que cresse em Jesus como o Cristo. O batismo 
representava a purificação de pecados e não uma sepultura. Saulo, o principal 
perseguidor e blasfemador, deveria submeter-se ao que foi exigido no dia de Pentecoste, 
mas, isto não quer dizer que o ministério subseqüente de Paulo deveria continuar 
seguindo essa linha. Na verdade, Deus separou Paulo para um ministério especial, aos 
gentios em Atos 13 e Paulo deixa claro que em seu ministério não lhe foi dada a 
comissão para praticar o batismo com água. 

Questionário 

1. Compare Atos 2:38 com Lucas 3:3 e diga qual a diferença entre o batismo de 
João e o batismo do dia de Pentecoste. 

2. Por que os Doze batizaram em Pentecoste? Onde se encontra a ordem para 
que eles fizessem isto? Quais os dois erros existentes na afirmação de que este 
foi o último mandamento do Senhor Jesus Cristo à Igreja que é o Seu Corpo? 

3. De acordo com Atos 2:38 e Marcos 16:16, você diria que o batismo era 
necessário para a salvação naquele tempo? Era suficiente a fé sem o batismo? 

4. Por que alguns intérpretes da Palavra de Deus que crêem na salvação pela 
graça, sem obras, ensinam que batismo nas passagens da questão anterior 
refere-se ao batismo do Espírito? 

5. Diga razões por que estas duas passagens não poderiam referir-se ao batismo 
do Espírito. 

6. Pedro enfatizou boas ou más novas ao pregar a morte de Cristo a Israel no dia 
de Pentecoste? De que pecado em particular Israel deveria se arrepender? 

7. Em todas as dispensações, o que Deus tem exigido do homem para a 
salvação? Além disso Ele exigiu alguma outra coisa? Nesta dispensação, ele 
requer qualquer outra coisa além da fé, para obter-se a salvação? Se os santos 
do Velho Testamento foram salvos pela morte de Cristo, porque era necessário 
oferecerem sacrifícios de animais? 

8. Que fato no batismo dos samaritanos, realizado por Filipe, contradiz a prática 
moderna em exigir que alguém tenha o Espírito Santo antes de submeter-se ao 
batismo? 

9. Por que você acha que Deus deu o Espírito Santo a Cornélio antes que ele 
fosse batizado? No batismo do Espírito que ele recebeu, é Cristo ou o Espírito 
Santo aquele que batiza? 

10. Paulo foi batizado com água como um sepultamento com Cristo (Atos 22:16)? 
Você acha que Ananias estava certo no que disse a Paulo? Estaria ele certo hoje 
ao dizer ao povo que fizesse a mesma coisa? 



Capítulo VII 

INTERPRETAÇÕES CONFLITANTES SOBRE O BATISMO 

Até aqui, em nosso estudo sobre o batismo, temos considerado cada passagem 
do Novo Testamento onde a palavra batismo é mencionada, com exceção de seis 
versículos que se referem à prática do batismo por Paulo. Antes de lidar com esses seis 
usos paulinos, e para obter uma clara informação factual, objetivando limpar nossa 
mente de interpretações errôneas sobre esse assunto, consideraremos as crenças mais 
comumente aceitas quanto ao significado e propósito do batismo com água. 

Batismo, Um Selo Da Salvação Infantil 

Essa é uma posição popular e é defendida pelos "teólogos do pacto" que é um 
sistema teológico propagado em muitas denominações hoje.  A teologia do pacto ensina 
que a Igreja desta dispensação tomou o lugar da nação judaica como filhos do pacto de 
Deus e por isso somos o verdadeiro Israel de Deus. Baseado nessa premissa errônea e 
anti-bíblica, argumenta-se que assim como a circuncisão era o selo da aliança feita com 
Abraão (Romanos 4:11), o batismo tomou o lugar da circuncisão na Nova Aliança, 
tornando-se o seu selo. Assim, ao invés de circuncidar bebês, como se fazia na velha 
dispensação, eles devem ser batizados. Sendo batizados, esses infantes tornam-se 
filhos do pacto. Crianças não batizadas não são filhos do pacto, e conseqüentemente, se 
morrerem nesse estado estarão perdidas. Esse é também o ensino da Igreja Católica 
Romana. Alguns Luteranos defendem o mesmo ponto de vista, enquanto outros têm a 
esperança de que as crianças não batizadas possam ser salvas. Os teólogos da reforma 
em geral, defendem a idéia de que apesar do batismo infantil ser necessário, crianças 
não batizadas serão salvas. 

Declarações Oficiais de vários Credos (1) 

Católico Romano 

Porque nenhum outro meio de salvação resta para as crianças exceto o batismo, 
é fácil compreender a enormidade de culpa que têm aqueles que as fazem sofrer 
por excluí-las da graça deste sacramento por mais tempo do que o necessário. 

Luterano 

Aprovamos o nono artigo no qual nós confessamos que o batismo é necessário 
para a salvação e que as crianças devem ser batizadas, e que este batismo não é 
em vão, mas necessário e eficaz para a salvação. 

Reformado 

Os sacramentos são sinais visíveis, sagrados e selos apontados por Deus, que 
em seu uso podemos ter a promessa do evangelho mais clara e firme; a saber, 
que Deus pela oblação do sacrifício de Cristo, nos concede o perdão dos pecados 
e a vida eterna. 

Respostas Para Estes Erros 

Há várias respostas bíblicas para os erros da Teologia do Pacto. Em primeiro 
lugar, a palavra “selo” é usada 42 vezes no Novo Testamento, porém, nenhuma vez em 
relação ao batismo com água. Em um assunto de tal importância é impossível crer que 
os apóstolos ou Cristo teriam se esquecido de mencioná-lo. 



É evidente também, que o batismo com água e a circuncisão foram praticados ao 
mesmo tempo pelos 12 apóstolos, não havendo qualquer evidência que um substituiu o 
outro. Em Atos 21:21, uns trinta anos após o dia de Pentecoste, os apóstolos 
continuavam a praticar a circuncisão. De fato, este evangelho é chamado por Paulo de o 
"Evangelho da Circuncisão" (Gálatas 2:7). Se o batismo tivesse tomado o lugar da 
circuncisão, então Paulo o teria chamado de O "Evangelho do Batismo". Quem 
reconhece a diferença entre o "Evangelho da Incircuncisão" pregado por Paulo, e o 
"Evangelho da Circuncisão", pregado pelos doze apóstolos, ambos dados por Deus, 
jamais cairá no erro da Teologia do Pacto 

Finalmente, o contexto de Romanos 4, onde a circuncisão é chamada de selo, 
prova justamente o contrário:  

Vem, pois, esta bem-aventurança exclusivamente sobre os circuncisos, ou também 
sobre os incircuncisos? Visto que dizemos: a fé foi imputada a Abraão para justiça. 
Como, pois, lhe foi atribuída? Estando ele já circuncidado ou ainda incircunciso? 
Não no regime da circuncisão, e, sim, quando incircunciso. E recebeu o sinal da 
circuncisão como selo da justiça da fé que teve quando ainda incircunciso; para vir 
a ser o pai de todos os que crêem, embora não circuncidados, a fim de que lhes 
fosse imputada a justiça, e pai da circuncisão, isto é daqueles que não são apenas 
circuncisos, mas também andam nas pisadas da fé que teve nosso pai Abraão 
antes de ser circuncidado (Romanos 4:9-12) 

Se o batismo tem a mesma função que teve a circuncisão e agora tomou o seu 
lugar, poderíamos então substituir a palavra batismo e ler: “E recebeu o sinal do batismo 
como selo da justiça da fé que teve quando ainda não batizado; para vir ser o pai de 
todos os que crêem, embora não batizados, a fim de que lhes fosse imputada a justiça”.  

Se pudesse ser provado que o batismo tomou o lugar da circuncisão, então esta 
passagem provaria que os gentios não devem ser batizados e que Paulo teve um 
evangelho chamado "Evangelho dos Não-Batizados". Naturalmente, a passagem não 
ensina isto, mas ensina sim, que como Abraão foi salvo e justificado pela fé somente, 
quando ainda incircunciso, também os gentios incircuncisos, sob o Evangelho de Paulo 
são salvos e justificados pela fé em Cristo, sem a circuncisão ou o batismo ou qualquer 
outra cerimônia religiosa. 

Circuncisão Ritual E Real 

Assim como há dois tipos de batismo, há também dois tipos de circuncisão: ritual 
e real. O crente hoje recebe o Batismo Real e a Circuncisão Real, inteiramente 
independente de qualquer cerimônia. Se o ritual é apenas uma sombra do Real, como 
muitos admitem, então, se abrimos mão do ritual para preservar o Real, não perdemos 
nada além de sombras. 

Sendo que Paulo se opôs tão tenazmente à prática da circuncisão dos gentios sob 
seu ministério, parece estranho ler o que ele declara: “Porque nós é que somos a 
circuncisão..." (Filipenses 3:3). Para entender o que Paulo quer dizer, devemos verificar 
Colossenses 2:10-12. 

Também nele estais aperfeiçoados. Ele é o cabeça de todo principado e potestade. 
Nele fostes circuncidados, não por intermédio de mãos, mas no despojamento do 
corpo da carne, que é a circuncisão de Cristo; tendo sido sepultados juntamente 
com ele no batismo, no qual igualmente fostes ressuscitados mediante a fé no 
poder de Deus que o ressuscitou dentre os mortos. 



Aqui vemos que o batismo não tomou o lugar da circuncisão, mas sim que o 
crente possui ambos. Ambos são espirituais: efetuados sem intervenção humana. A 
circuncisão, ou seja, o corte da carne foi completamente cumprido em Cristo. Ele foi 
circuncidado de ritualmente como um israelita ao oitavo dia e 33 anos depois, na cruz, 
Ele foi circuncidado novamente, quando Sua carne foi cortada na morte. Apesar de Sua 
carne não ser pecaminosa, foi considerada como tal quando Ele morreu pelos nossos 
pecados. Em Cristo, o cristão hoje, é co-participante nesta circuncisão Real, por isso 
Paulo pode então declarar que nós somos a verdadeira circuncisão, ao contrário dos que 
meramente praticam um ritual, o que ele chama de "concisão", ou mero corte da carne. 

O Batismo - A Resposta De Uma Boa Consciência 

I Pedro 3:18-21, a passagem que contém esta declaração, já foi considerada 
cuidadosamente. Demonstramos que Pedro não está se referindo ao batismo ritual, mas 
ao batismo da morte de Cristo. Entretanto, nenhum comentário fizemos sobre a frase, "a 
resposta de uma boa consciência para com Deus." 

Vincent em seu estudo afirma o seguinte sobre a palavra "resposta": 

No Grego clássico, essa palavra significa uma questão e nada mais. O presente 
significado é muito debatido e dificilmente pode ser resolvido satisfatoriamente. 
Não há base para se traduzir como 'resposta'. (2) 

Indubitavelmente, se alguém crê que o batismo tem o poder de salvar, a questão 
de uma boa consciência diante de Deus deve então ser respondida pelo batismo com 
água. Mas, a epístola aos Hebreus prova que rituais não têm poder algum para limpar a 
consciência (10:2), e que o sangue de Cristo é a única coisa que pode limpar a 
consciência de alguém das obras mortas (9:14). Qualquer que seja o significado da 
palavra "resposta" (indagação na Edição Revista e Corrigida), ela não se refere ao ritual, 
mas à morte e ressurreição de Cristo. 

Batismo - Uma Confissão 

O Dr. I.M. Haldeman afirma: 

Um batistério instalado no meio de uma igreja proclama a morte, sepultura e 
ressurreição do Senhor como as boas novas de salvação por sua morte 
vicária e imortalidade por Sua ressurreição triunfante (3) 

Se isto é verdade, não é estranho então que Deus não tenha ordenado a 
construção de batistérios? O único caminho mostrado pela Bíblia para tornar a verdade 
conhecida ao mundo perdido é a pregação do Evangelho e não um tanque com água em 
uma igreja. Sendo que os crentes primitivos não tinham igrejas no meio das quais 
construir batistérios estavam então privados desse meio de tornar a verdade conhecida. 

O batismo com água, dos tempos bíblicos, não era meramente um meio de 
confessar a Cristo. É verdade, pessoas que já haviam confessado a Cristo foram 
batizadas, mas o batismo era mais do que uma mera confissão. As palavras "confessar" 
e "confissão" encontram-se 27 vezes no Novo Testamento, mas nenhuma vez em 
conexão com o batismo com água. Confessar significa dizer a mesma coisa. O único ato 
 que satisfaz o uso e o significado bíblico da palavra é a palavra verbal. Deus nada diz 
acerca de uma confissão por meio do batismo, mas Ele afirma:  

Se com a tua boca confessares a Jesus como Senhor, e em teu coração creres que 
Deus o ressuscitou dentre os mortos serás salvo. Porque com o coração se crê 
para justiça, e com a boca se confessa a respeito da salvação (Romanos 10:9,10) 



Questionário 

1. O que ensina a "Teologia do Pacto" sobre o batismo e a circuncisão? 

2. Você pode dar alguma prova no Novo Testamento de que o batismo não tomou 
o lugar da circuncisão? 

3. Se o batismo tomou o lugar da circuncisão, então, Romanos 4:9-12 prova que 
Abraão foi salvo separadamente de que? Paulo escreveu isso para provar que 
hoje nós somos salvos como Abraão? 

4. O crente de hoje tem alguma coisa a ver com circuncisão (Filipenses 3:3)? 
Como é feita esta circuncisão? 

5. Quando foi Cristo circuncidado? Qual das Suas circuncisões tornou-se nossa? 

6. Em I Pedro 3:18-21, é o batismo com água ou a morte e ressurreição de Cristo, 
a resposta (ou indagação) de uma boa consciência diante de Deus? 

7. O que Hebreus 10:2 ensina a respeito do poder de rituais para limpar a 
consciência? Qual é a única coisa que pode dar ao homem uma boa consciência 
diante de Deus (Hebreus 9:14)? 

8. Dentre as denominações que você conhece, quais ensinam a necessidade do 
batismo para a salvação, mesmo para os infantes? Se este ensinamento é 
verdadeiro, o que acontecerá a quem não for batizado, incluindo as crianças? 

9. Qual é o significado da palavra "confessar"?  As Escrituras declaram que o 
batismo com água é uma confissão de Cristo? 

10. No presente, de que maneira somos chamados a confessar Cristo? Dê a 
referência Bíblica. 

 

Notas 

(1) Citações extraídas do texto, “outlines of Theology, por A.A. Hodge, págs. 629, 
601”.  

(2) Word Studies in the New Testament, por Vincent. 

(3) "Truth About Baptism", por Dr. Haldeman. 



Capítulo VIII 

O MODO DE APLICAR-SE O BATISMO 

Nenhuma obra sobre o batismo seria completa se não fizesse referência ao modo 
escriturístico de aplicar o batismo. Este tem sido o objetivo principal da maioria dos livros 
escritos sobre o assunto. Os homens têm se preocupado tanto com o modo de aplicar o 
batismo com água, que nem sequer param para considerar se sua prática tem qualquer 
lugar na presente Dispensação da graça. Esse livro baseia-se na premissa que a água 
não tem lugar no presente programa espiritual de Deus e temos demonstrado nas 
Escrituras as razões para tal convicção. No passado, o batismo com água ocupou um 
lugar muito importante no programa de Deus, e agora será nosso propósito examinar as 
Escrituras para aprendermos sobre o modo como era aplicado. 

Três modos diferentes de batismo têm sido praticados: aspersão, afusão e 
imersão. Geralmente há dois pontos de vista sobre o modo de batizar. Um grupo afirma 
quer a maneira de realizá-lo não é tão importante e admitem a validade de qualquer um 
desses três modos para simbolizar ou efetuar a obra purificadora e renovadora do 
Espírito Santo. Já o outro grupo afirma que o modo é de todo importante e insiste na 
imersão do corpo inteiro como um símbolo de sepultura. Para o primeiro grupo, o 
batismo é um banho não importando a quantidade de água usada ou como é aplicada. 
Para o segundo, representa o sepultamento de um morto, portanto apenas a imersão 
ilustra a idéia de “pôr dentro do solo”. Entretanto, os defensores dessa tese parecem 
esquecer que a sepultura nos tempos bíblicos, nem sempre significava pôr alguém 
dentro do solo.  

Recorrer à História da Igreja para encontrar a resposta é fútil e inútil. Centenas de 
volumes já foram escritos apelando para a História da Igreja que afirmar demonstrar que 
um determinado modo é correto. De fato, a História da Igreja é um guia muito pobre. 
Prova apenas uma coisa – quanto e quão cedo a Igreja se afastou das Escrituras. 
Semelhantemente, muitos livros foram escritos, tentando provar cada um dos modos por 
meio da etimologia da palavra batismo. 

Das 106 referências ao batismo no Novo Testamento, as quais já foram 
consideradas previamente, 73 referem-se à prática cerimonial com água. Entretanto, 
nenhuma dessas passagens menciona especificamente um determinado modo, apesar 
de muitas delas conterem inferências indicando que o modo não é necessariamente a 
imersão e certamente não uma sepultura. 

Devemos lembrar que o batismo não é uma inovação do Novo Testamento, mas 
uma continuação da Dispensação da Lei do Velho Testamento. O judaísmo 
fundamentava-se em “comidas e bebidas e diversas abluções (ou batismos)... 
ordenanças carnais, impostas até um tempo de reforma” (Hebreus 9:10). Os judeus não 
perguntaram a João Batista o significado do batismo, como se fosse algo novo para eles, 
mas apenas perguntaram por que batizava se ele não era o Messias (João 1:25). Hoje 
sabemos que os diversos batismos da Lei Mosaica eram principalmente realizados por 
aspersão ou lavagem e que todos eram cerimônias de purificação. É significativo que o 
Espírito Santo tenha escolhido a palavra grega, baptismos para descrevê-los. 

Pela Lei, era necessário que o batismo ocorresse em água corrente ou em lugar 
onde houvesse abundância de água, a fim de que a própria fonte não se tornasse 
cerimonialmente impura. Em Levítico apenas, há 37 referências a cerimônias com água 
(veja Levítico 14:5,6,50,51,52; 15:2,13; 22:4; 11:36). Isso explica porque os batismos na 
Bíblia eram realizados sempre em um rio ou em um lugar como Enom (João 3:23), 
"porque havia ali muitas águas." Enom (aenon), significa "fontes". A presença de muitos 



mananciais satisfazia as exigências Levíticas, quando muitas pessoas eram batizadas. O 
fato que o batismo era feito em um rio ou em um lugar onde havia mananciais, não 
implica necessariamente no modo de imersão. Tanto aspersão quanto afusão poderiam 
ser praticadas. Aspersão ou afusão ocorrem 55 vezes no Velho Testamento e o Novo 
Testamento refere-se a esta palavra como batismo. Porém, imersão não é mencionada 
ou descrita uma única vez no Velho Testamento. Um presbiteriano observou que os 
israelitas foram batizados em Moisés, mas saíram desse batismo enxutos, enquanto que 
os egípcios, apesar de terem sido imersos, não se batizaram. Os presbiterianos supõem 
que os israelitas foram aspergidos pelas gotículas, porém, as Escrituras silenciam sobre 
esse ponto. 

Os que afirmam ser o batismo uma imersão e que significa sepultura e não 
purificação recorrem a dois versículos para tentar provar a sua teoria: Romanos 6:4 e 
Colossenses 2:12. Se por um momento, admitíssemos a idéia de que estas duas 
passagens referem-se a o batismo com água, ainda teríamos de reconhecer que pelo 
menos todas as referencias ao batismo anteriores à morte de Cristo, não podem se 
referir a sepultura. Só a mais incrível especulação poderia imaginar que João estivesse 
sepultando as pessoas que eram batizadas por ele. É evidente em passagens como 
João 3:25, que as pessoas entendiam que o batismo de João era uma cerimônia de 
purificação e não uma sepultura. Portanto, o batismo não pode limitar-se a imersão.  

Que Romanos 6:4 Colossenses 2:12 não se referem ao batismo como água, já foi 
demonstrado. A menos que seja o batismo com água que nos coloca no Corpo de Cristo 
e que nos identifica com Ele em Sua morte, sepultura e ressurreição, os imersionistas 
não têm um só versículo bíblico para apoiar-se. Apesar de já termos exaustivamente 
tratado destes versículos, desejamos citar as palavras do erudito Dr. Joseph A. Seiss, 
que, apesar de defender a prática da aspersão para hoje, parece ter contestado melhor 
do que ninguém a errônea posição imersionista. (1) 

Nessas palavras encontramos uma sublime descrição da eficácia do evangelho no 
interior dos que crêem e os resultados de nossa união com Cristo, que corresponde 
a uma reprodução real da crucificação, morte, sepultura e ressurreição de Cristo na 
experiência de seus corações. Entretanto, apesar de tão sublime e espiritual, essa 
passagem tem sido reduzida a um mero argumento sectário roubando, assim, sua 
força e significado literais. 
De acordo com nossa compreensão da mente de Paulo e do conteúdo e da 
importância dessa passagem, concluímos que essas são palavras de um homem de 
Deus, esforçando-se para expressar alguns dos mais profundos mistérios do poder 
transformador da graça do Salvador. Ele não fala aqui de imersão, afusão ou 
qualquer outro modo de realizar um rito exterior, mas da purificação interior da 
inteira natureza moral de alguém por meio da união com Cristo. A crucificação, 
morte, sepultamento e ressurreição mencionados, mais do que meras imagens de 
imersão, são termos literais expressando realidades e apontando não a uma 
figurativa, mas a uma real morte de cada cristão para os seus pecados e sua real 
ressurreição para uma nova vida. A cruz, aqui, representa a crucificação interior do 
velho homem com Cristo. O paralelo, na mente do Apóstolo, não é entre um modo 
externo de batismo e a morte, sepultura e ressurreição do Salvador, mas sim, entre 
esses elementos de Sua paixão e as experiências espirituais interiores de todos os 
que verdadeiramente são seus. Seu objetivo é demonstrar não que os cristãos 
devam andar em novidade de vida porque figurativamente ressurgiram de um 
túmulo em água por meio de uma cerimônia exterior, mas sim que, justificação pela 
fé,ao contrário de encorajar libertinagem, traz em seu bojo e efetua a extinção da 
libertinagem característica do seu “eu” pecaminoso, substituindo por uma nova e 
santa criatura. Em outras palavras, implanta no coração do cristão a história da 
paixão do Salvador para ali permanecer influenciando a experiência interior de todo 
verdadeiro discípulo. A interpretação contrária ignora a sublimidade dessa 



passagem, da mesma forma que um viajante a Roma ignora a grandeza do Coliseu 
examinando um pedaço removido das suas paredes. Mas se admitíssemos tal 
interpretação, que Paulo está aqui comparando um determinado tipo de batismo e a 
crucificação, morte, sepultura e ressurreição de Cristo então, o Apóstolo, se coloca 
diante de nós na absurda posição de tentar estabelecer uma analogia entre 
elementos análogos. Não há qualquer modo de batismo, que mesmo remotamente, 
assemelha-se aos vários fatos dessa parte da história do nosso Salvador. Tome 
como exemplo os elementos mais favoráveis, o sepultamento e a ressurreição. Que 
semelhança há entre a água, a mais macia e efêmera de todas as substâncias 
visíveis, e uma rocha sólida, a própria imagem da durabilidade? Que semelhança há 
entre mergulhar um homem em um líquido e depositar um cadáver numa escavação 
horizontal no coração de um declive? Que similaridade há entre conduzir um 
homem vivo a uma corrente de água ou cisterna e depositar um cadáver em seu 
lugar de descanso final? Que analogia há entre erguer alguém de um mergulho em 
água e a triunfante ressurreição de Jesus no poder de Sua própria onipotência? 
Que similaridade há entre o corpo glorificado do Salvador ressurreto e o aspecto de 
alguém saindo molhando e pingando de uma imersão? Pode algo ser mais diferente 
do que Cristo deixando Suas mortalhas em Seu sepulcro cravado na rocha e saindo 
sem qualquer auxílio externo, em Seu corpo glorificado, e alguém bruscamente 
erguido da água com suas roupas molhadas grudadas ainda a seu corpo e com 
uma aparência muito pior do que antes de sua imersão? Não é inacreditável que a 
mente humana possa imaginar que alguém, em um estado tão deplorável, lembre a 
majestosa e gloriosa ressurreição do nosso amado Senhor?  O que o Apóstolo, nos 
versículos 3 e 4 chama de batismo em Cristo Jesus e batismo em Sua morte e 
sepultura, no versículo 5 ele chama de união com Cristo na semelhança de Sua 
morte. Mas que semelhança há entre imersão e a morte de Cristo? Ele foi morto por 
afogamento ou pregado em uma cruz? Ele não morreu sendo gentilmente imerso 
em água, mas violentamente pregado em um madeiro. O sepultamento mencionado 
nessa passagem não ocorre no batismo, mas na morte de Cristo. Essa linguagem 
permite a idéia de imersão na morte de alguém? A crucificação de Cristo foi em um 
líquido? A purificação na morte de Cristo, pela qual o velho homem com suas 
vestimentas de vícios é sepultado com Cristo para nunca mais ressurgir. 
Entretanto, imersão na morte de Cristo ou na semelhança da Sua morte é uma 
associação de incoerências contrária ao senso comum. 
Não nos deixemos enganar, como muitos têm feito pelo simples som de uma 
palavra. O sepultamento ao qual o Apóstolo se refere não é meramente figurativo, 
mas literal e real, representando sua entrega ao profundo abismo da eterna 
sepultura. Não há qualquer evidência nessas palavras para substanciar a teoria 
imersionista. Nenhuma regra exegética permite relacionar essa passagem a um 
mero método batismal. Nos permite concluir que batismo é santificação, mas nunca 
que é imersão, ou que imersão tem qualquer relação com isso.  
 

Questionário 
1. Quais são os três modos principais de batismo que têm sido praticados? 

2. Que ponto de vista sobre o batismo afirma que o modo é de grande 
importância? Por quê? 

3. Os que usam a aspersão ou afusão fazem este batismo significar ou simbolizar 
o que? 

4. Alguma passagem na Escritura menciona o modo que foi usado no batismo? 
Não é razoável supor que se o modo é tão importante, as Escrituras o 
descreveriam? 

5. Que palavra é usada no Velho Testamento para descrever as “diversas 
abluções ou batismos?" 



6. Por que a Lei de Moisés especificou que o batismo deveria ser realizado em 
água corrente ou em lugar onde houvesse abundância de água quando um 
número grande de pessoas fosse purificado? 

7. O fato de João batizar no Jordão prova que ele praticou a imersão? 

8. Quais são as duas passagens pelas quais os imersionistas tentam provar suas 
conclusões? 

9. Mencione pelo menos 4 inconsistências do ponto de vista imersionista 
identificadas pelo Dr. Seiss enfoca. 

10. O Dr. Seiss salienta que o paralelo na mente do apóstolo não é entre o modo 
externo do batismo e morte, sepultura e ressurreição do Salvador, mas sim entre 
o que? 

Notas: 

 (1) "The Baptist System Examined, por Dr. Joseph A. Seiss. Citações da edição 
da 1883, publicada pro G.W. Frederick, Filadélfia, Pags. 243-248. 



Capítulo IX 
POR QUE PAULO BATIZOU?  

QUEM FOI AUTORIZADO A BATIZAR? 
Não é significativo o fato de os Doze Apóstolos serem os únicos a quem Cristo 

comissionou a prática do batismo com água? Paulo afirmou explicitamente: "não me 
enviou Cristo para batizar" e, se não cremos no dogma papal da sucessão apostólica, 
onde encontrar base para praticar o batismo com água hoje? No Velho Testamento os 
sacerdotes foram comissionados a administrar o batismo, porém, isto significa que cada 
israelita também o foi? Certamente que não. Nem mesmo o rei de Israel podia exercer o 
ministério sacerdotal. Na verdade, um rei foi acometido de lepra por presumir fazer isso. 

Havia uma sucessão sacerdotal em Israel no Antigo Testamento, mas não uma 
sucessão apostólica no Novo Testamento. Por quê? Simplesmente por que os doze 
apóstolos irão assentar-se sobre doze tronos, para julgar as doze tribos de Israel no 
Reino Messiânico. Ele não podiam ter sucessores. Os nomes dos Doze foram gravados 
nas doze fundações dos muros da Nova Jerusalém (Apocalipse 21:14). Sua comissão, 
que incluía discipular e batizar todas as nações, tinha por meta o restabelecimento do 
Reino. Sabemos hoje que Israel rejeitou esse ministério, e que Deus, por essa razão, 
suspendeu o ministério e a comissão do Reino, revelando por meio do apóstolo Paulo, o 
seu presente propósito da graça. Não é estranho então, que o cristianismo em geral tem 
ignorado os ensinamentos de Paulo e que tenha regressado ao ministério dos Doze, 
tentando perpetuar um ministério que Deus tem posto de lado, durante a presente 
dispensação? E mais estranho ainda, é que alguns crentes arrogam para si próprios 
ofícios apostólicos e supõem que tudo quanto Cristo autorizou aos Doze, lhes é 
autorizado fazer. 

Paulo foi um apóstolo de Cristo tanto quanto os Doze, mas ele foi o apóstolo de 
uma nova e diferente dispensação. Ele retornou à comissão que Cristo deu aos Doze e 
disse: "Estas são as minhas ordens de marcha", como muitos crentes fazem hoje? Ele 
concluiu que para ser obediente a Cristo, teria de cumprir cada mandamento que Ele deu 
aos Doze? Se Paulo não fez isto, devemos nós fazê-lo? 

Paulo Foi Enviado A Batizar? 
Cada um dos Doze devia confessar enfaticamente: "Cristo enviou-me para 

batizar". Por outro, Paulo, tão enfaticamente, declarou: "não me enviou Cristo para 
batizar". Há alguma diferença entre essas duas afirmações? Nenhuma, se ouvirmos as 
razões dos que praticam o batismo com água hoje em dia, pois todos, sem exceção, 
dirão que Paulo foi enviado para batizar, tanto quanto os Doze. Então, qual é o 
significado das palavras de Paulo? Argumenta-se que elas não significam que Cristo não 
enviou Paulo para batizar com água, mas apenas que seu principal ministério era pregar 
o Evangelho e que ele delegou o trabalho menos importante de batizar os convertidos a 
outros. Cremos, porém que Paulo disse exatamente o que pretendia dizer e pretendia 
dizer exatamente o que disse. Por que alguém deveria ser taxado de herético 
simplesmente por repetir as palavras do grande apóstolo, "não me enviou Cristo para 
batizar"? 

Se o batismo com água é um ato de obediência a Cristo, uma das ordenanças da 
Igreja, um meio sacramental da graça pelo qual recebemos o perdão dos pecados, se é 
algo que Deus tem apontado como um meio de confessar Cristo ao mundo, o selo da 
nossa salvação, um sinal externo da graça que opera internamente, se é o nosso 
sepultamento com Cristo, a resposta de uma boa consciência para com Deus, como 
podemos entender o tratamento tão superficial que Paulo lhe dispensa? Se era 
necessário, se produzia algo ou se era a base para a comunhão cristã, como poderia 



Paulo dizer: "Dou graças a Deus porque a nenhum de vós batizei, exceto Crispo e 
Gaio?” 

Se o batismo com água é qualquer destas coisas alegadas por muitos, não é 
estranho que não encontremos uma só palavra de instrução positiva em todas as 
epístolas de Paulo quanto a esta prática? Ele dá instruções especificas quanto a Ceia do 
Senhor e é cuidadoso em afirmar que recebeu esta verdade por revelação do Senhor. 
Havia mais problemas e pecados em Corinto resultantes de erros na celebração da Ceia 
do Senhor do que os causados pelo batismo, mas Paulo não agradece a Deus por não 
haver ministrado a Ceia do Senhor, nem tão pouco disse, "Cristo não me enviou a 
celebrar a Ceia do Senhor." 

O argumento do silêncio é forte, portanto, devemos questionar a validade da 
prática do batismo nesta dispensação, diante da ausência de qualquer mandamento 
positivo para fazê-lo nas epístolas paulinas. De fato, não somente Paulo omite qualquer 
mandamento positivo, como afirma claramente o contrário: "... não me enviou Cristo para 
batizar". Os crentes são livres para crer no que quiserem, e você pode preferir crer que 
Paulo quis dizer exatamente o contrário do que disse, porém ao chegar-se a esta 
conclusão, não se pode culpar os modernistas e “espiritualizantes” por conferirem a uma 
passagem da Bíblia uma interpretação inteiramente diferente do que a passagem diz. 

Porém, alguém dirá: “eu creio que Paulo quis dizer o que disse, mas como 
explicar o fato de que Paulo mesmo praticou o batismo com água?” Na verdade, o 
problema é muito mais difícil para os que batizam do que para os que não batizam. Os 
que batizam não podem oferecer uma resposta satisfatória nas Escrituras para a 
questão, mas os que não batizam podem. 

A Transição, Chave Para O Batismo De Paulo 
Se não reconhecermos o caráter transicional do livro de Atos jamais 

entenderemos a prática do batismo por Paulo, bem como de muitas outras coisas, que 
cristãos ortodoxos e fundamentalistas sequer pensariam em praticar hoje em dia. Cristo 
enviou Paulo para circuncidar? "Naturalmente que não", diriam. Mas Paulo praticou a 
circuncisão (Atos 16:3). Cristo enviou Paulo para praticar votos judaicos que incluíam 
raspar a cabeça e o oferecer sacrifícios de animais? Certamente que não. Contudo, ele 
praticou tais coisas no período de Atos (Atos 18:18, 21:26).  

Por que não praticamos tais coisas, se Paulo as praticou? Paulo agradeceu a 
Deus por duas coisas naquela época: "dou graças a Deus porque a nenhum de vós 
batizei", e “dou graças a Deus, porque falo em outras línguas mais do que todos vós." (I 
Coríntios 1:14; I Coríntios 14:18).  A maioria dos pregadores ortodoxos hoje agradecem 
a Deus por todos quantos têm batizado, condenando como hereges aqueles que não 
praticam o batismo. Ao mesmo tempo, agradecem a Deus porque não falam línguas, 
condenando como fanáticos os que o fazem. Qualquer um, com o mínimo de 
entendimento, é capaz de ver a inconsistência disto. 

Para entender a prática do batismo por Paulo, devemos entender que ele foi salvo 
durante a administração Pentecostal do Evangelho do Reino e que Ananias foi enviado a 
ele com a mesma mensagem que teria apresentado a qualquer judeu crente naqueles 
dias: "Levanta-te, recebe o batismo e lava os teus pecados, invocando o nome dele" 
(Atos 22:16). Após sua conversão, Paulo trabalhou durante uns oito ou nove anos pelo 
menos com seu próprio povo, Israel, que seguia a prática do batismo. Pedro foi enviado 
ao gentio Cornélio e lhe ordenou que fosse batizado, embora não o tenha obrigado a ser 
circuncidado. Foi neste contexto dispensacional que Paulo recebeu de Deus a comissão 
de uma nova dispensação. Isso não ocorreu repentinamente, eliminando bruscamente 
todo aquilo que deveria eventualmente cessar. Pelo contrário, foi uma mudança 
gradativa por um período de 20 a 30 anos.  



Durante este período, Paulo tinha a liberdade de praticar entre os judeus aquilo 
que ainda era apropriado a um judeu cristão, e mesmo entre os gentios ainda havia a 
manifestação dos dons de línguas, curas, etc., bem como a prática do batismo com 
água. Paulo permitiu a circuncisão de Timóteo, que era meio-judeu, porém não permitia 
a circuncisão de um gentio, pois nem os Doze, nem Paulo receberam de Cristo instrução 
para circuncidar um gentio. De fato, a instrução que receberam é exatamente o contrário 
(Atos 15:1,24) do permitido entre os crentes judeus (Atos 15:21; 21:21-25). Mas Cristo 
havia ordenado aos Doze que batizassem tanto judeus quanto gentios sob seu ministério 
do Evangelho do Reino. Assim, tendo saído dessa dispensação, Paulo batizou alguns 
judeus e gentios, embora Cristo não o tivesse comissionado para isso. 

Revelação Progressiva 
À medida que Paulo recebia mais e mais revelações do propósito e do programa 

de Deus quanto a presente dispensação da graça (ver Atos 26:16; II Coríntios 12:1), ele 
paulatinamente compreendeu o significado da omissão do batismo com água em sua 
comissão e da permanente realidade do batismo feito por Deus, que era intimamente 
relacionado ao especial corpo de verdade a ele confiado. Quando ele escreveu sua 
primeira carta aos Coríntios, Paulo já entendia estes fatos plena e claramente, a ponto 
de dar graças a Deus por não haver batizado ninguém, exceto alguns. 

De acordo com o registro bíblico, Lídia e sua casa foram batizados, assim como o 
carcereiro de Filipos e os de sua casa, depois de Paulo lhes haver pregado (Atos 
16:15,33). Porém, as Escrituras não dizem se foram batizados por Paulo ou por Silas. 
Depois, Gaio e Crispo, bem como a casa de Estefanas, foram batizados por Paulo (I 
Coríntios 1:14-16). Sem dúvida muitos outros salvos durante aqueles dias sob o 
ministério de Paulo também foram batizados. Deve ser lembrado também que muitos, 
como Apolo, ainda pregavam e praticavam o batismo de João (Atos 18:25; 19:1). Havia 
ainda muitos dos que estiveram em Jerusalém naquele extraordinário Pentecoste, 
provenientes de várias partes do mundo, e muitos outros que haviam sido dispersos por 
perseguições que pregavam o batismo de Pedro, que era meramente um avanço do 
batismo de João. Apesar de Pedro nunca ter estado em Corinto, havia ali muitos 
partidários de Cefas (Pedro) (I Coríntios 1:12). Também deve ser lembrado que dois dos 
mais importantes companheiros de Paulo, Barnabé e Silas, foram escolhidos entre os 
que estavam com os Doze em Jerusalém. Não devemos supor que onde quer que Paulo 
fosse estabelecia uma igreja gentílica separada dos crentes judeus. De fato, o grande 
segredo ou mistério confiado a Paulo é que gentios e judeus convertidos seriam agora 
membros de um só Corpo. Assim, judeus e gentios estão sendo unidos em um corpo, 
portanto, seria estranho que não houvesse um período de transição do programa do 
Reino para a presente dispensação da graça de Deus. É natural, portanto, encontrar o 
batismo com água no início do ministério do apóstolo Paulo, assim como encontramos o 
dom de línguas, de curas e milagres físicos. 

O Espírito Santo foi concedido e dons espirituais outorgados como atos da 
soberania de Deus. Considerando que Deus, no dia de Pentecoste, exigiu o batismo com 
água antes de conceder o Espírito Santo, para mais tarde, mudar a ordem, conferindo o 
Espírito Santo pelo ato de crer somente, não podemos fazer nada, a não ser aceitar esta 
ordem de Deus. O batismo com água, porém não é um ato da soberania de Deus, mas 
uma prática humana e embora Deus nos tenha dito em Sua Palavra que há um só 
batismo para hoje, os homens podem e continuam a praticar outro batismo. 

A última referência da prática do batismo se encontra em Atos 19:5,6:  

Eles, tendo ouvido isto, foram batizados em nome do Senhor Jesus. E, impondo-
lhes Paulo as mãos veio sobre eles o Espírito Santo; e tanto falavam em línguas 
como profetizavam 



Não há consenso entre os eruditos quanto à linguagem deste versículo. "Eles, 
tendo ouvido isto, foram batizados...", refere-se a ouvir o batismo de João, ou a ouvir 
Paulo. Se o primeiro for verdade, logicamente Paulo não voltou a batizá-los. Porém, em 
todo caso, o falar em línguas, que na maioria dos casos relaciona-se ao batismo com 
água, ocorreu nessa oportunidade. 

Há mais uma referência ao batismo no Novo Testamento que não foi considerada, 
é Hebreus 6:1,2.: 

Por isso, pondo de parte os princípios elementares da doutrina de Cristo, deixemo-
nos levar para o que é perfeito, não lançando de novo a base do arrependimento de 
obras mortas, e da fé em Deus, e o ensino de batismos e da imposição de mãos, da 
ressurreição dos mortos e do juízo eterno 

Esta epístola aos Hebreus é o apelo final aos crentes judeus para que saiam do 
campo do judaísmo e sofram o vitupério de Cristo (Hebreus 13:13). Chama-os a sair, 
deixar de lado, deixar em paz, omitir, descartar (possíveis traduções do original) o 
ensinamento sobre batismos. Paulo nos diz que não recebeu autorização para praticar o 
batismo com água em seu ministério aos gentios e nesse texto os judeus crentes são 
conclamados a deixar de lado tais ensinamentos. A conclusão é inevitável para quem 
sinceramente deseja manejar bem a Palavra de Deus. 

Questionário 
1. Qual é a diferença entre a comissão de Paulo e dos Doze quanto ao batismo 
com água? 

2. Se o batismo com água fosse um meio da Graça, ou a base da comunhão, ou 
se fosse necessário para tornar alguém membro da igreja local, você acha que 
Paulo poderia ter dito: "Dou graças a Deus porque a nenhum de vós batizei...?" 
3. Em quantas oportunidades Paulo praticou o batismo com água? 

4. Paulo praticou algum outro ato religioso durante o período de Atos, além do 
batismo, os quais Cristo não o comissionou a praticar? 

5. Porque você acha que Paulo circuncidou alguém como Timóteo, recusou-se a 
circuncidar um gentio, mas batizava a ambos, judeus e gentios? 

6. Paulo recebeu toda a revelação da verdade de uma só vez? Que evidência há 
para sua resposta? 

7. Você acha que a declaração de Paulo em I Coríntios 1:17 significa que Cristo 
ordenou que ele não batizasse, ou que Cristo omitiu toda referência a batismo 
quando lhe comissionou? 

8. Considerando a presença de dons de línguas, curas e milagres ente os crentes 
judeus quando Paulo foi salvo, você acha estranho que esses dons fizessem parte 
do ministério de Paulo durante certo período. De acordo com Marcos 16:16,17 e 
outras passagens, o batismo com água parece se relacionar ao dom de línguas. 
Analise todas as ocorrências do batismo no livro de Atos para ver se esse 
princípio é correto. 

9. Se Deus removeu o dom de sinais e o batismo com água, alguém poderia 
praticá-los? Qual seria a diferença? 

10. De acordo com Atos 21:20-25 sabemos que os crentes judeus continuaram 
praticando as cerimônias da Lei de Moisés. A epístola aos Hebreus, que os 
conclama a sair do campo do judaísmo para sofrer o vitupério de Cristo, também 
lhes exorta a fazer o que com a doutrina do batismo? 



Capítulo X 
SUMÁRIO 

Nesta lição, compilaremos resumidamente todos os fatos importantes encontrados 
na Palavra de Deus sobre o Batismo, tanto o Ritual quanto o Real. 

1. A primeira referência histórica ao batismo é o batismo típico a que foi submetida 
a Arca de Noé no dilúvio. Seu antítipo é o batismo da morte de Cristo, sofrido na cruz do 
Calvário, quando toda ira de Deus foi derramada sobre Ele. É através desse batismo da 
morte de Cristo que nós somos salvos (I Pedro 3:18-22). 

2. Antes que o batismo cerimonial fosse instituído, os filhos de Israel foram 
batizados figurativamente em Moisés na nuvem e no mar (I Coríntios 10:1,2). Este 
batismo representa identificação ou união com Moisés. 

3. O batismo ritual institui-se primeiramente no Sinai, sob a Lei de Moisés. O 
Judaísmo fundamentava-se em "comidas e bebidas e diversas abluções" ou batismos, 
(Hebreus 9:10). Os sacerdotes eram banhados ou batizados antes de serem 
consagrados ao ofício sacerdotal (Êxodo 29:4). Sendo que Deus escolheu Israel para ser 
um Reino de Sacerdotes (Êxodo 19:6; I Pedro 2:9; Apocalipse 1:6), João Batista e os 
Doze Apóstolos exigiram o batismo para toda a nação de Israel. Sob a Lei, purificação 
cerimonial era exigida também para qualquer um, quer judeus ou gentios, que por uma 
razão ou outra, estivesse impuro, como por exemplo, em Levítico 17:5. Como os gentios 
seriam incluídos no Reino Messiânico (Isaías 56:6,7), o batismo foi exigido também a 
eles sob a chamada Grande comissão. 

4. Os judeus adicionaram muitas práticas batismais de sua própria criação à 
religião que Deus lhes havia dado. O Senhor chamou tais práticas de "tradição dos 
anciãos" que na verdade anulavam o mandamento de Deus (Marcos 7:8). 

5. João Batista teve um duplo propósito ao batizar com água:  

• Restaurar o povo do pacto de Deus, Israel, e assim, prepará-lo para a vinda 
do Messias e para o estabelecimento do Reino. Esse batismo era para o 
perdão dos pecados (Lucas 3:3). Os que rejeitaram o batismo de João, 
"rejeitaram o desígnio de Deus" e permaneceram sem perdão (Lucas 7:30);  

• Para revelar Jesus Cristo como o Messias a Israel (João 1:31). Isso 
provavelmente tem uma conexão tipológica com o batismo de Arão em 
Êxodo 29:4. 

6. Batismo, tanto quanto os sacrifícios de animais não tinham em si mesmos 
poder para perdoar os pecados (Hebreus 9:10-14; 10:4) Eram formas de demonstrar a 
fé, sem a qual ninguém pode agradar a Deus e por isso eram necessários enquanto 
foram praticados, assim como a circuncisão também foi, por algum tempo, 
absolutamente necessária (Gênesis 17:10-14). Exigir isto nos dias de hoje por qualquer 
razão espiritual significa frustrar a Graça de Deus (Gálatas 5:2). 

7. João previu que o Messias batizaria com o Espírito Santo e com fogo (Mateus 
3:11). Esse batismo com o Espírito Santo ocorreu no dia de Pentecoste. Foi chamado 
por Cristo, "a promessa do Pai" (Lucas 24:49; Atos 1:4,5). Não há qualquer referência ou 
mesmo inferência que este batismo tenha formado o Corpo de Cristo. Cristo afirmou que 
como resultado deste batismo   eles ficariam cheios de poder do alto. Isto foi visto nos 
dons de sinais e milagres manifestados no dia de Pentecoste (Atos 2:3,4, 16-20, 43). O 
batismo de fogo, a queima da palha em uma chama que nunca se apagará, é um 
acontecimento futuro e ocorrerá quando Cristo retornar como Rei, (Mateus 25:41; II 
Tessalonicenses 1:7-9) 

8. Cristo foi batizado duas vezes: primeiro por João, com água, para cumprir toda 
a justiça, se identificando com a humanidade pecadora (Mateus 3:15); e em segundo 



lugar, pela morte (Lucas 12:50) para completar sua obra de identificação com a 
humanidade, levando sobre seu corpo na cruz os pecados de toda a humanidade.  

9. Os Doze Apóstolos, que foram batizados por João, não foram batizados em 
Pentecoste, pois o batismo de João e o que eles foram comissionados a praticar eram do 
mesmo caráter. Portanto, se o batismo que Cristo ordenou na chamada Grande 
Comissão era o batismo cristão em contraste com o de João como muitos afirmam, 
então os Doze nunca receberam o batismo cristão. A verdade é que esses dois batismos 
são o mesmo (compare Lucas 3:3 com Atos 2:38), e nenhum é “mais cristão” do que o 
outro. As pessoas receberam o Espírito Santo depois de serem batizadas pelos 
apóstolos, não porque esse batismo era diferente, mas porque Cristo havia morrido e 
subido ao céu. 

10. O batismo era um requisito para a salvação sob grande Comissão, (Marcos 
16:16). Sobre essa base, as igrejas ritualistas insistem que o batismo é necessário e 
introdutório para a salvação. Entretanto, a maior parte das igrejas evangélicas que insiste 
que esta é a nossa comissão, tenta mudar o sentido das palavras de Cristo, dizendo, "o 
que crer e for salvo, será batizado", em lugar do que Cristo disse verdadeiramente, 
"quem crer e for batizado será salvo." Outros evangélicos crêem que esta comissão foi 
dada com vistas ao estabelecimento do Reino Messiânico, que foi deixada de lado com o 
adiamento do Reino e que à Igreja de hoje, por meio de Paulo, foi confiada outra 
Comissão, da qual o batismo com água, não faz parte (Veja II Coríntios 5:18-20) 

11. A Igreja da presente dispensação é separada e distinta de Israel e do Reino 
Messiânico. A Igreja, o Corpo de Cristo, não era conhecida até ser revelada ao apóstolo 
Paulo e por meio dele. Nas epístolas de Paulo é revelado que todos os que crêem no 
Evangelho que Cristo morreu por seus pecados, que foi sepultado e ressuscitou são 
batizados pelo Espírito Santo no Corpo de Cristo (I Coríntios 12:13) 

12. Paulo afirma que para a Igreja há um só Batismo (Efésios 4:5); não poderia 
ser o da água e do Espírito ao mesmo tempo, pois aí teríamos dois batismos. Não pode 
ser o da água, pois Paulo afirma que é pelo Espírito Santo que nos tornamos membros 
do Corpo de Cristo. Supondo que fosse por meio da água seria excluir a única maneira 
de se tornar um membro daquele Corpo. Portanto, o batismo para o Corpo de Cristo, é o 
batismo do Espírito. 

13. Esse “um só batismo” do Espírito, identifica o crente com Cristo em Sua 
morte, sepultura, ressurreição e ascensão (Romanos 6:3-6). Nesta passagem, o 
apóstolo faz menção desta verdade para mostrar a incoerência dos que, havendo sido 
batizados em Cristo (e só o Espírito Santo pode fazer isso), continuam vivendo no 
pecado. Porque ser batizado em Cristo significa ser batizado em Sua morte, e o que 
morreu está livre do pecado. 

14. Assim, a palavra batismo tem como significado básico, "ser identificado com". 
A raiz original (bapto) significa "mergulhar" ou "tingir", i.e., o material torna-se 
permanentemente identificado com o corante, ao assumir a sua cor ou caráter. Os filhos 
de Israel foram identificados com Moisés como seu líder quando cruzaram o Mar 
Vermelho. Cristo identificou-se com a humanidade quando foi batizado por João. Ele 
identificou-se completamente com o homem em seu pecado quando foi batizado pela 
morte na cruz. Nós nos identificamos com Ele quando somos batizados pelo Espírito 
Santo em Seu Corpo. 

15. A palavra batismo não significa imersão, apesar de uma imersão poder ser um 
batismo. Um objeto pode ser imerso sem ser batizado e pode ser batizado sem ser 
imerso. Nem é o batismo um sepultamento. Nós somos sepultados com Cristo através 
do batismo na morte, (Romanos 6:4). É através do batismo do Espírito na morte de 
Cristo, que somos sepultados com Cristo. 



16. Não há qualquer registro de batismo infantil na Bíblia. O batismo de toda uma 
família (Atos 16:15,33), não incluiu necessariamente as crianças, pois é possível que 
nenhuma destas famílias tivesse crianças. O batismo no Novo Testamento é sempre 
relacionado com o arrependimento, o que seria impossível para uma infante. Os que 
praticam o batismo infantil baseiam sua prática no falso argumento de que o batismo 
tomou o lugar da circuncisão, uma cerimônia que se realizava quando o menino tinha 8 
dias de nascido. 

17. Apesar de Paulo, no início de seu ministério batizar alguns, não há indicação 
de que jamais batizou para a remissão de pecados, como o fizeram os Doze em 
Pentecoste. Se seu batismo tivesse tal significado, ele jamais teria dito que Cristo não o 
enviou para batizar e não teria dado graças a Deus por ter batizado poucos. Antes de 
Paulo ser separado para o seu ministério, Pedro pregou a Cornélio, que recebeu o 
Espírito Santo ao crer e, logo após, Pedro o batizou com água (Atos 10:47). Esse 
batismo então não foi para a remissão de pecados (apesar de o batismo da Grande 
Comissão ter sido para a remissão de pecados). Não há evidência que qualquer gentio 
foi batizado para a remissão de pecados, nem sob a pregação de Paulo nem sob a 
pregação de Pedro. As epístolas paulinas deixam claro que o Espírito Santo foi 
concedido e a salvação recebida totalmente à parte do batismo. O batismo praticado por 
Paulo assemelha-se a tantas outras coisas que ele praticou durante o período de Atos, 
pertencentes a dispensação sob a qual ele foi salvo e da qual ele surgiu, mas que não 
faziam parte da comissão que recebeu. 

18. É essencial para um correto entendimento do assunto de batismo, identificar o 
caráter singular da revelação confiada a Paulo. Por muitos séculos a Igreja tem 
confundido os ministérios de Paulo e dos Doze. A confusão e divisão resultantes 
deveriam ser suficientes para mostrar que existe algo bastante errado nesse uso das 
Escrituras, pois, enquanto a Palavra enfatiza o "um só Batismo" como base para a 
unidade cristã, o batismo com água tem sido a causa de grande confusão e divisão. 

Se admitirmos que uma dispensação até então não profetizada foi confiada a 
Paulo - uma dispensação desconhecida pelos profetas do Velho Testamento, não 
revelada por Cristo enquanto esteve na terra e nem tão pouco revelada pelo Espírito 
Santo no dia de Pentecoste - muitas práticas e princípios aparentemente contraditórios 
se harmonizariam. Cada denominação evangélica faz uso de certas porções das 
Escrituras sobre as quais fundamentam suas práticas. Tudo depende se a ênfase é 
posta na verdade petrina ou paulina, para serem classificadas como ramos ritualistas ou 
evangélicos da igreja. 

Para ilustrar, a Igreja Católica (que considera Pedro o primeiro Papa), a Igreja 
Luterana, a Episcopal e um número de denominações menores, defendem uma 
interpretação literal de passagens como Marcos 16:16; Atos 2:38 e 22:16, e portanto, 
ensinam a necessidade do batismo com água para a remissão de pecados. Por outro 
lado, há um grande número de denominações evangélicas que se apóia na verdade 
paulina que a salvação é pela graça, sem a necessidade de obras de justiça. 
Acertadamente assumem que é impossível harmonizar os ensinamentos de Paulo com 
uma interpretação literal das passagens acima mencionadas, escolhem por “espiritualizá-
las” ou “esvaziá-las”, ao invés de reconhecer a diferença dispensacional entre elas. 
Assim, continuam a praticar a cerimônia, mas não com seu significado Bíblico, assim 
como os Adventistas do Sétimo Dia tentam guardar o dia do sábado sem suas 
penalidades. 

Uma coisa é certa: a Igreja nunca saberá o que é manter a unidade do Espírito no 
vínculo da paz, até que os seus líderes reconhecem qual é o “um só batismo”. 19 
séculos tentando identificar o "um só batismo" como o batismo com água ou tentando 
negar um só batismo em favor de dois, tem criado muita desunião. Não há esperança de 
que os cristãos cheguem a unir-se espiritualmente, enquanto continuarem apegados ao 



batismo com água. Nunca estarão de acordo, nem sobre o seu significado, nem sobre o 
seu método. Jamais conciliarão as afirmações das Escrituras sobre o batismo com água, 
com a doutrina paulina da Graça. Sob tais circunstâncias, a unidade só poderá ser 
conseguida abrindo mão de convicções, o que é pior do que a desunião. 

Em lugar de submeter-se à verdade e desfrutar da unidade do Espírito, muitos 
continuarão a contender que a verdade do “um só batismo” é controvertida e divisível, e 
a seguir “a tradição dos anciãos”, tentando efetivar uma unidade baseada em recursos 
humanos. Graças a Deus, há muitos que não deixam os preconceitos e tradições cegá-
los e examinam as Escrituras para verificar se tudo isto é verdadeiro. E quando 
convencidos que essa é a verdade de Deus para os dias de hoje, esperamos que se 
mantenham corajosamente firmes em suas convicções, não por contenda, mas em 
verdadeira graça. Deus quer que façamos com que todos os homens conheçam a 
dispensação do mistério, porém, a única maneira de fazê-lo é nos mantendo firmes nos 
sete princípios da unidade do Espírito, com toda a mansidão e paciência, suportando-nos 
uns aos outros em amor. 

Se a verdade de Deus sobre o ministério do Evangelho como revelada nas 
epístolas de Paulo for reconhecida, e o “um só batismo” desse distinto corpo de 
verdades for abraçado, os cristãos saberão qual é a verdadeira base para a unidade - o 
BATISMO REAL, pelo Espírito Santo no Corpo de Cristo. 



APÊNDICE 
USO FIGURATIVO DA ÁGUA 

Há varias passagens nas Escrituras que apesar de não mencionar o batismo, têm 
sido assim interpretadas. O autor achou necessário lidar com essas referências a fim de 
apresentar um tratamento mais completo do assunto em pauta. 

João 3:5 

Respondeu Jesus: Em verdade, em verdade te digo: Quem não nascer da água e do 
Espírito, não pode entrar no reino de Deus 

Quando estas palavras foram proferidas, é evidente que João estava pregando o 
batismo de arrependimento para a remissão de pecados e que era necessário ser 
batizado por João para a restauração das bênçãos da aliança prometidas a Israel. 
Contudo, em nenhum momento a passagem afirma ou sugere que o batismo de João 
produzia um novo nascimento. Entretanto, mesmo que isso fosse verdade, não provaria 
nada a respeito do método divino para a salvação hoje, pois é evidente que isto ocorreu 
anos antes de a Nova Aliança no sangue de Cristo ser celebrada, estando, portanto sob 
a Velha Aliança, quando sacrifícios de animais e todos os rituais Mosaicos ainda eram 
praticados. Se o homem pudesse ser regenerado pelo batismo com água e assim 
receber o Espírito de Deus e a vida eterna antes e à parte da morte de Cristo, podemos 
muito bem perguntar: "que necessidade haveria da morte de Cristo?" Por certo Cristo 
teria morrido em vão (Gálatas 2:21). 

Mas é a água mencionada por Cristo em João 3:5 literal? Em outras sete 
passagens neste Evangelho, o nosso Senhor falou de água espiritual. No capítulo 
seguinte, Ele convidou a mulher no poço para beber da água viva que Ele daria e que 
resultaria em vida eterna. Nem mesmo forçando a imaginação, isto poderia significar 
água literalmente. Esta é a água espiritual e viva, a Palavra de Deus. Pedro, que em 
Pentecoste pregou o batismo com água, para a remissão de pecados, afirma claramente 
em sua primeira epístola: 

"Pois fostes regenerados, não de semente corruptível, mas de incorruptível, 
mediante a Palavra de Deus, a qual vive e é permanente... Ora, esta é a Palavra que 
vos foi evangelizada." 

Independente de como regeneração ocorreu antes, Pedro deixa claro que sob sua 
pregação, quando escreveu sua epístola, os crentes nasciam de novo através da Palavra 
de Deus, e não através de alguma cerimônia executada pelo homem. É lógico concluir 
que o nosso Senhor também quis dizer isto em João 3:5. 

Na medida em que o Evangelho de João foi escrito com o expresso propósito 
"para que creiais que Jesus é o Cristo, o Filho de Deus, e para que, crendo tenhais vida 
em seu nome" (veja João 20:31) e desde que crer, é mencionado dezenas de vezes no 
Evangelho de João como a única condição para se receber a salvação, não é estranho 
que João tenha omitido todas as referências a qualquer ordem de Cristo aos seus 
discípulos para batizar com água, se na realidade João desejava passar a mensagem 
que o caminho da salvação, para obter a vida eterna, para nascer de novo, é através do 
batismo com água? 

Até mesmo nas profecias do Velho Testamento a água é usada em um sentido 
espiritual. Quando o profeta Isaías disse: Vós com alegria tirareis águas das fontes da 
salvação (Isaías 12:3). 

Alguém suporia que naquele dia previsto haveria alguns buracos no chão, dos 
quais o povo retiraria baldes de salvação? Ou quando Deus disse por meio do profeta 
Ezequiel em Ezequiel 16:9 que Ele havia lavado Israel com água quando ele o levantou 
e o tornou Seu, alguém seria tão ingênuo em supor que o Senhor pegou uma bacia 
d’água e literalmente lavou todos os israelitas? Ou quando Ezequiel afirma em 36:25, 



que Deus espalhará água pura sobre Israel e os purificará de todas as imundícies, 
devemos supor que Ele refere-se literalmente à água, especialmente à luz de Hebreus 
10:22? Após nos ter falado sobre a absoluta inaptidão do sangue de bois e de cabras e 
do derramamento de água santa para limpar os pecados, devemos supor que este 
escritor do Novo Testamento nos leva de volta a este miserável elemento, ao dizer: 

Aproximemo-nos, com sincero coração, em plena certeza de fé, tendo os corações 
purificados de má consciência, e lavado o corpo com água pura. 

Efésios 5:26 

Para que a santificasse, tendo-a purificado por meio da lavagem de água pela 
Palavra. 

Esta passagem fala de Cristo em seu relacionamento com a Igreja - como Ele fez 
um trabalho que o possibilitará um dia apresentar a Igreja a Si mesmo como uma Igreja 
gloriosa, sem mancha ou ruga, ou coisa semelhante, como uma esposa adornada em 
toda sua linda e imaculada fineza, é apresentada ao noivo. Se este trabalho glorioso é 
realizado através do batismo com água, não está além de toda expectativa que o mesmo 
apóstolo que se tornou administrador e revelador desta verdade, não foi comissionado a 
praticar o batismo com água? 

Tito 3:5-7 

Não por obras de justiça praticadas por nós, mas segundo sua misericórdia, ele 
nos salvou mediante o lavar regenerado e renovador do Espírito Santo, que ele 
derramou sobre nós ricamente, por meio de Jesus Cristo nosso Salvador, a fim de 
que, justificados por graça, nos tornemos seus herdeiros, segundo a esperança da 
vida eterna 

Tanto a passagem de Efésios, quanto esta tem em comum o uso da palavra, 
loutron ou "bacia" ("lugar de banho"), para lavagem. Tanto a versão de Weymouth 
quanto a de Berkeley tomam a liberdade de traduzir isso como: “água batismal". 
Praticamente todos os sacramentalistas usam estas duas passagens como seus 
principais textos-prova, para a regeneração batismal e realmente elas podem ser tidas 
como tais se loutron ou banho refere-se ao batismo com água. 

Loutron é a palavra que os tradutores da Septuaginta usaram para a palavra 
bacia, em passagens com Êxodo 38:8; Levitico 8:11, etc. A água real era usada nestas 
lavagens do Velho Testamento, mas o livro de Hebreus no Novo Testamento deixa bem 
claro que estas lavagens dos sacerdotes na bacia não eram mais do que sombras, tipos 
das realidade espirituais que temos em Cristo, (Hebreus 9:8-12; 10:1). 

O caso do sacramentalista hoje é semelhante àquele do estudante que ouve o 
professor dizer: "A fim de ilustrar a passagem de uma corrente elétrica através de um fio, 
usemos a analogia derramando um balde com água através de um cano", e depois vai 
ao seu quarto e derrama uma bacia de água na lâmpada, numa tentativa de ligar a luz. 
Não há nada errado com o tipo ou analogia, mas ele torna-se ridículo quando é 
substituído pela realidade. A bacia da regeneração da qual Paulo fala é o antítipo da 
bacia do Velho Testamento. Colocar água literal na bacia de Paulo é tão ridículo e 
impossível quanto o nosso estudante acima passar água através de uma lâmpada. Ainda 
assim, milhões de pessoas acreditam que a mesma água literal que Deus deu aos 
israelitas como ilustração da grande salvação que Ele um dia providenciaria, é, na 
realidade, o que agora nos salva. 

Entende-se que uma pessoa possa ignorar a respeito da tipologia do Velho 
Testamento e deixar de entender o significado da linguagem de Paulo, mas é impossível 
que alguém possa ler a primeira cláusula deste versículo: "não por obras de justiça 
praticadas por nós", e argumentar depois que Paulo está dizendo na cláusula seguinte 
que é pelas obras de justiça que temos feito, que somos salvos. Certamente que o 
batismo com água é uma obra de justiça, como o são todas as outras cerimônias e 



ordenanças religiosas que Deus instituiu. Mas Paulo diz que não é através de tais obras 
que temos feito e sim através da Sua misericórdia que Ele nos salvou. Por certo não 
existem palavras mais adequadas para encerramos este estudo: 

A fim de que, justificados por graça, nos tornemos seus herdeiros, segundo a 
esperança da vida eterna (Tito 3:7) 


	Capa O Batismo Real
	O Batismo Real

